
FRAY BARTOLOMÉ, 
OMBUDSMAN-DEFENSOR 
DE DERECHOS HUMANOS 

DE AMÉRICA 

José Acevedo Acosta





FRAY BARTOLOMÉ, 
OMBUDSMAN-DEFENSOR 
DE DERECHOS HUMANOS 

DE AMÉRICA





FRAY BARTOLOMÉ, 
OMBUDSMAN-DEFENSOR 
DE DERECHOS HUMANOS 

DE AMÉRICA

José Acevedo Acosta



FRAY BARTOLOMÉ, OMBUDSMAN-DEFENSOR 
DE DERECHOS HUMANOS DE AMÉRICA

Primera edición 2025 (versión electrónica)

Universidad Autónoma de Aguascalientes
Av. Universidad No. 940
Ciudad Universitaria
C.P. 20100, Aguascalientes, Ags.

José Acevedo Acosta

ISBN 978-607-2638-71-6

Hecho en México / Made in Mexico

editorial.uaa.mx libros.uaa.mx revistas.uaa.mx libreriavirtual.uaa.mx



ÍNDICE

Prólogo

Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional
Introducción
Infancia de Bartolomé
Juventud de Bartolomé
Formación profesional de fray Bartolomé

Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas
Introducción
Antropólogo, historiador, jurista, escritor y político
Sacerdote, religioso y obispo
Consejero de la Corona y de Carlos V
Defensor de derechos humanos de pueblos de Indias
Defensor de los indios, de los negros y de los esclavos

Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé
Datos generales
Primera conversión. De encomendero a antiencomendero
Segunda conversión. Respaldo político y eclesiástico
Tercera conversión. Política diplomática

Capítulo 4. Legislación indiana
Desarrollo histórico
Leyes de Burgos (1512-1513)
Requerimiento de 1513
Instrucciones a los padres jerónimos
Los dominicos y Las Casas en las Leyes de Burgos
Las Leyes Nuevas (1542-1543)
La legislación filípica
Predicación y evangelización
Participación del defensor y ombudsman

13

19
19
20
24
33

41
41
43
55
57
60
62

67
67
69
75
85

93
93
98

105
107
109
116
122
123
126



Capítulo 5. Controversia de Valladolid
Ambientación y relevancia en el siglo xvi
Perfil académico y político de Juan Ginés de Sepúlveda
Perfil académico de Bartolomé de las Casas
Perfil académico y político
Desarrollo de la Comisión de la Junta de Valladolid
Domingo de Soto, relator de la Junta de Valladolid
Consideraciones finales sobre la Controversia
de Valladolid

Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México
Contexto y escenario de este capítulo
Alcances de este capítulo
Juntas eclesiásticas
Estancias del dominico sevillano en México
Juntas de obispos de 1546
Consideraciones finales

Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual
Ambientación
Edición de libros
Comentarios de investigadores y especialistas
Análisis de estos comentarios
Revisión final

Notas historiográficas
Bibliografía

131
131
134
138
141
144
146

150

159
159
162
165
167
174
183

187
188
190
203
228
232

235
247



DEDICATORIA

A mi esposa María Auxilio Gallegos, a mis hijas Anita, Cecilia, 
Araceli, mi hijo César; a mis nietos Rodrigo, Sebastián, Mateo, 
José Emilio, Fernandita, Leonardo y Santiago, el más pequeño.

A defensoras y defensores de educación interesados por conocer 
y comprender al Ombudsman español y al Defensor 

Iberoamericano Fray Bartolomé de las Casas.





AGRADECIMIENTOS

A defensoras y defensores de Derechos Universitarios y Hu-
manos, México, América y España. Red de Organismos 
Defensores de Derechos Universitarios (reddu) México, 

Red de Defensores  Universitarios de Perú, Comisión Estatal de Dere-
chos Universitarios (cedu) España. Red Iberoamericana de Derechos 
Universitarios (ridu). Guadalupe Barrera Nájera, Defensora de la 
umam. Rectora de la UAA, Sandra Yesenia Pinzón Castro; Decana 
de Ciencias Sociales y Humanidades, María Zapopan Caldera; De-
fensora de la uaa, Alejandra Chávez Lomelí; Jesús de Anda, primer 
Defensor de la uaa; Alfredo López Ferreira, Defensor; Hilda Euge-
nia Ramos, Defensora; María Teresa Martínez Mercado, Defensora; 
Departamento de Filosofía, Héctor Hugo Sigala; y David Roberto 
Barba, Abogado de la Defensoría.





PRÓLOGO

Fray Bartolomé, denunciante infatigable de agravios a los in-
dios, figura protagónica en la historia de España y del Nuevo 

Mundo. Historiador y testigo de mucho de lo que ocurrió en 
las primeras décadas que siguieron al desembarco de Cristóbal 

Colón, encomendero en fecha temprana, fraile dominico y 
obispo, viajero frecuente que cruzó varias veces el océano. Esto 

y mucho más fue Las Casas 
Miguel León Portilla, Humanistas de Mesoamérica

Todas estas cosas, lamentables agravios y males que de los 
españoles he  recibido sin haber a alguno ofendido; antes, con 
mi sangre y sudores y de los míos, han comido y bebido y ves-
tido muchos años y han tenido y tienen muchas riquezas con 
que suelen triunfar, son públicos y notorios; mis enemigos no 

los pueden negar, antes se jactan y glorían dellos
Francisco Tenamaztle



14

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

El libro que tienes en tus manos es la continuación de una 
idea que nació hace unos 20 años y que se escribió como 
segunda parte del libro Defensorías universitarias iberoame-

ricanas, impreso por la Universidad Autónoma de Aguascalientes 
(uaa). El marco histórico y profesional corresponde al ejercicio 
académico y a la función de defensor universitario de esta institu-
ción, de 2011 a 2016,  actividad que me llevó a investigar y localizar 
antecedentes históricos de esa función pública en el mundo. Rá-
pidamente me apliqué a leer y a documentar mi ignorancia para 
saber qué es una defensoría, cuál es su función social y pública, 
cuáles son sus antecedentes más antiguos, dónde se encuentra su 
origen actual según los estudios más recientes, cuáles son sus ca-
racterísticas, sus principales tareas en el campo social, político o 
institucional, en qué consiste el servicio que ofrece.

Esa búsqueda me afianzó en la tarea que me asignó el Conse-
jo Universitario de la uaa, pero conforme encontraba las respuestas, 
empezaron a brotar nuevas interrogaciones, y de nuevo la necesidad 
de otras lecturas, de dialogar y vivenciar directamente las experiencias 
y las enseñanzas que la tarea del defensor conlleva. Luego vino la 
práctica institucional que se fue extendiendo en los encuentros con 
la comunidad universitaria. Una primera conclusión me condujo 
a admitir y a exponer en algunos foros de ocasión que, ya con ri-
gor social y público, el defensor-ombudsman encuentra su origen 
en los países europeos, particularmente en Suecia, en 1809. Luego 
su influencia y funciones se fueron extendiendo a aquellas naciones 
europeas más desarrolladas; se internó en las naciones de América, 
en Canadá, Estados Unidos, México y en todos los países del conti-
nente. También comprendí que existían defensorías nacionales, del 
Estado y de la administración pública. Fue hacia los años cincuenta 
y sesenta del siglo xx que se transformó el concepto de ombudsman 
en distintas áreas, como de la salud, la milicia, en economía, en pro-
curadurías del medio ambiente, la bioética, etcétera, hasta llegar a 
las universidades como una forma de acompañar los procesos de 
conflictos internos de la comunidad universitaria y de apoyo para 
mejorar la convivencia humana.



Prólogo

15

Sin embargo, después de las experiencias diarias, las pregun-
tas volvieron a presentarse para cuestionar si antes del ombudsman 
sueco podríamos encontrar otros modelos de ejercicio de esa pre-
sencia de protección y defensa en nuestra historia. Fue así como 
descubrí que en el contexto del encuentro de dos mundos, del 
Mundo Viejo europeo, específicamente en España, y el Mundo 
Nuevo, que corresponde a las naciones precolombinas de América, 
se fue gestando un fenómeno regular de encuentros y desencuen-
tros entre la cultura española y las culturas antiguas. La inquietud 
persistía y fue así como advertí y comprendí que fray Bartolomé de 
las Casas ejerció esa tarea de encuentro, diálogo, debate y defensa 
de las mujeres y los hombres de las Indias frente a la administración 
pública de la Corona española. Seguí leyendo y la intuición me llevó 
a entender que estaba en la hipótesis correcta. Las Casas se convirtió 
en el ombudsman español que ejerció como mediador por vocación, 
por servicio a los pueblos antiguos de América, y su trabajo públi-
co se recompensó de diversas formas hasta llegar a la primera disputa 
pública europea abierta para discernir y defender a los indígenas en 
la controversia de Valladolid, que representó el mejor escenario es-
pañol para hacer valer los fundamentos que guiaban su hacer, su 
analizar y trabajar permanente en vías de defender los principios y 
valores de la población indígena de las Indias. 

Una vez que el concepto y la función de ombudsman, pro-
tector, defensor, mediador y comisionado, se fue afianzando y 
empleando para atender problemas de interés común, en este caso, 
entre la Corona española, los conquistadores, y la parte ofendida, 
la población aborigen trabajadora radicada en las Indias, compren-
dí que las tareas del ombudsman sueco y el desempeño ejemplar de 
Bartolomé de las Casas en tierras americanas eran muy semejantes: 
atendían y coadyuvaban para resolver problemas de variada naturaleza 
de interés público para el Estado o de las entidades administrativas, a fa-
vor de unos, a petición de la otra parte ofendida, concluí que así como 
por dos siglos aprendimos (xix, xx y algo más) y expusimos con fre-
cuencia que el primer instrumento mediador de conflictos había sido 
el ombudsman sueco, a partir de nuestra observación cuidadosa, 



16

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

detallada y puntual, ahora deberíamos reconocer que, tres siglos 
atrás, esas mismas intervenciones, funciones y tareas mediadoras 
habían sido emprendidas negociadamente por fray Bartolomé para 
resolver muchos de los problemas extremos, candentes y difíciles 
derivados del encuentro y colonización del Nuevo Mundo; es decir, 
fue protector y mediador entre los intereses sociales y políticos de 
los conquistadores, colonos y de la Corona, y los planteamientos 
denunciados reiteradamente por los pueblos indígenas, exigiendo 
respeto a la igualdad humana, a sus derechos humanos, a sus pro-
piedades y a sus naciones. 

Por todo lo expuesto aquí es que continué la investigación 
documental para desentrañar el perfil personal del ombudsman 
español, revisar su historia familiar, su preparación profesional y 
eclesiástica, su conocimiento de la jurisdicción pertinente, del nombra-
miento específico que se le otorgó y de las experiencias vivientes que 
conocemos en el entorno del siglo xvi. Así, a lo largo de los siete capítu-
los que comprende esta obra vamos a aproximarnos serenamente, paso 
a paso, para mirar con atención al ombudsman español actuando a 
lo largo de sus 82 años de vida, en esos más de 50 años atendiendo y 
defendiendo las solicitudes de la población indígena, tareas públi-
cas y complejas que le valieron el reconocimiento como defensor 
de los derechos naturales, hoy conocidos como derechos huma-
nos, de los pueblos de las Américas.

Pues bien, para darle seguimiento a aquella lejana idea, va-
mos a hacerlo con siete capítulos. No se trata de una biografía en 
el sentido tradicional, sino que cada capítulo contribuye para mirar 
al ombudsman-defensor español, iberoamericano y mexicano, en 
tiempos, condiciones y tareas adecuadas según el propósito de cada 
estampa documentada.

El primer capítulo presenta al niño, al joven, al conquistador, 
al sacerdote, al obispo y al sevillano que tuvo que cambiar su forma 
de percibir a los indígenas, modificar su estilo de vida, dejando sus 
pretensiones aspiracionistas de llegar a ser un español rico y con po-
der, pasando por encima de los derechos naturales de los indígena, 



Prólogo

17

como afirma Agustín Yáñez en la portada de su libro El conquista-
dor conquistado.

El segundo capítulo pasa revista lentamente a las diferentes 
tareas que el ombudsman y defensor Bartolomé emprendió y realizó 
para hacer valer los intereses y los derechos de los habitantes de las 
Indias Occidentales. Descubriremos progresivamente su vocación 
sacerdotal, religiosa y de obispo. Lo veremos como asesor de la Co-
rona española y del rey Carlos V. También sabremos de sus pecados, 
sus limitaciones, sus conversiones y de los cambios que lo transfor-
maron de conquistador a defensor.

La cuarta entrada del libro nos deja ver la entraña jurídica 
de la legislación indiana con sus principales problemáticas, encon-
tramos al dominico Bartolomé estudiando y poniendo en duda las 
principales líneas de las Leyes de Burgos, del Requerimiento y par-
ticipando activamente en la elaboración de las Nuevas Leyes, éstas 
eliminaban las encomiendas y ponían límite a los colonizadores. El 
quinto capítulo es un espejo singular de alcance americano y europeo, 
nos referimos a la polémica de Valladolid, que resultó un foro abierto 
para presentar la visión acabada de dos corrientes políticas y evangé-
licas en torno a los asuntos añejos de Indias. El último capítulo está 
dedicado a conocer las actividades sociales y pastorales que planea-
ban las máximas autoridades de la Iglesia católica en el continente 
americano. Particularmente las juntas de obispos de 1546 alcanzaron 
muy buenos frutos para los indígenas a favor de la autoridad ecle-
siástica. Por esos resultados y su larga experiencia entre nosotros, 
propongo llamar al obispo Bartolomé de las Casas el defensor-om-
budsman español, iberoamericano y mexicano. Esta conclusión se 
ha documentado a lo largo de esta publicación. 

La conclusión es una invitación a defensoras y defensores 
iberoamericanos a cuestionar lo que aquí se documenta o a procu-
rar mayor información para confirmar la tesis que pongo a debate.





CAPÍTULO 1
 

INFANCIA, JUVENTUD 
Y FORMACIÓN PROFESIONAL

Introducción

Las personas no nacen como tales, sino que se hacen en su 
entorno familiar, social, cultural, académico, histórico, re-
gional, nacional, religioso, en el contacto con los otros, en 

las instituciones, en la vida, entre otros, por ello, para describir a 
una persona, recurrimos a datos particulares, antecedentes y con-
secuentes de esa vida, hacemos seguimiento a esa carrera que se va 
construyendo en años de vida, que nos lleva, como afirmaba Jean 
Paul Sartre al término de sus días, que alguien se hizo historiador, 
cineasta, dentista, mecánico, albañil, campesino, investigador, teó-
logo, escritor, etcétera.

¿De dónde procede Bartolomé de las Casas o Casaus? ¿Qué 
eventos destacados ocurrieron durante los años de su infancia y 
juventud? ¿Cuál era la importancia de Sevilla en el comercio inter-
nacional y cómo le influyó? ¿Cómo nació su decisión de viajar a las 
Indias? ¿Qué hechos despertaron su interés y amor a los indios del 
Nuevo Mundo? Éstas son algunas de las preguntas que vamos a 



20

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

responder en este capítulo para mirar algunas escenas familiares y 
sevillanas, para observar cómo se convirtió en una persona destaca-
da, activa y necesaria, protagonista de la conquista y colonización, 
con momentos relevantes, en Indias y en España, para estudiar y 
valorar algunos de los problemas derivados del contexto del encuen-
tro de dos mundos descubierto por europeos del siglo xvi.

Para hacer más visible el propósito de este texto, vamos a 
hacer un rodeo y tomaremos la siguiente idea del caricaturista mi-
choacano Eduardo del Río, “Ríus”, de su bellísimo e interesante 
libro Filosofía para principiantes: 

Momento: antes queremos decir algo muy importante sobre 
el libro: 1º. Que éste no es un libro para especialistas sino 
para principiantes. 2º. Aunque se ha tratado de que el len-
guaje usado aquí sea el más sencillo y accesible a todo mundo, 
recomendamos que se lea con toda calma, tratando de en-
tender el sentido de cada palabra. 3º. Abra su mente, no se 
quede en lo que usted “ya sabe”: acepte y razone las cosas, 
aunque choquen con lo que usted ya crea.1

Este libro va para los indiferentes, para los muy sabeloto-
do, para los que quieren aprender y para quienes aman al México 
antiguo y sus culturas milenarias. Es un acercamiento histórico y 
cultural a nuestros antecedentes como antigua nación de Indias.

Infancia de Bartolomé

“Quien no conoce Sevilla no ha visto maravilla” es el lema de esa entra-
ñable e imponente capital andaluza, bañada por inmensos ríos, entre 
ellos el Guadalquivir. Sevilla es la cuna de sus orígenes familiares. Sir-
vió como escenario de barcos de guerra contra árabes y musulmanes, 
para el transporte marítimo mundial a gran escala, también para el 

1	 Eduardo del Río, Filosofía para principiantes (México: Editorial Grijalbo, Revista 
Proceso, 2017).



Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional

21

arribo de las primeras embarcaciones de Cristóbal Colón a su re-
greso del Nuevo Mundo. Esa misma geografía estaba ahí cuando el 
niño Bartolomé miró el arribo de Colón con unos indios, papaga-
yos y otros animales exóticos, que trasladó de Indias a España para 
mostrarlos a los reyes. Los mismos mares y riberas serían testigos de 
la mirada sorprendida y juguetona de Bartolomé cuando reconoció 
a los mismísimos reyes españoles y a cientos de personajes de fama 
internacional que ahí pernoctaban y caminaban alegremente por 
las calles y trazos urbanos de la maravillosa Sevilla. Esa región vivió 
un ascenso acelerado de su economía y desarrollo luego de que, en 
1503, se estableció la Casa de Contratación de Indias, para regulari-
zar y controlar salidas y llegadas de viajantes marítimos, de españoles 
rumbo a tierras recién descubiertas; y el año de 1526 cuando se ce-
lebraron las bodas del emperador Carlos V y la emperatriz Isabel 
de Portugal. La tradicional y culta Sevilla se convirtió en novedosa 
atracción de recreación, paseos y visitas a monumentos típicos anti-
guos de esa región, con clara influencia mahometana. 

En ese paradisiaco lugar nace Bartolomé de las Casas, el año 
de 1484, según información confirmada por investigadores españoles 
y extranjeros. Según investigaciones recientes de Helen Parish-Rand y 
Harold E. Widman,2 el infante Bartolomé nació el once de noviem-
bre de 1484 en Triana, Sevilla. Pudo haber nacido en alguna de estas 
tres parroquias: San Lorenzo, San Vicente o la Magdalena, en Sevilla, y 
la ceremonia bautismal se llevó a cabo en la Catedral de Santa María 
de la misma ciudad. Debió vivir su infancia oyendo hablar mucho de 
las batallas de la Reconquista de Granada, en las que habían parti-
cipado sus familiares y, cuando los Reyes Católicos se instalaron en 
Sevilla, su tío Alfonso Téllez Girón de las Casas era uno de los ocho 
caballeros que portaban las varas del palio bajo al que entraron. Sus 
primeras letras las recibió en la escuela de San Miguel de la Catedral 
de Sevilla. En 1492, su tío paterno, Juan de la Peña, participó en el 
primer viaje de Colón, que partió del Puerto de Palos el 3 de agosto 
de ese año. La expedición regresó en 1493 habiendo descubierto la 

2	 Helen Rand Parisch y Harold E. Weidman, Las Casas en México. Historia y obra des-
conocidas, p. 9.



22

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

nueva ruta a las Indias, lo que generó gran expectación. El papá de 
Bartolomé, el comerciante Pedro de las Casas,​ decidió, junto con su 
hermano Francisco, embarcarse con Colón rumbo a las Indias para 
su segundo viaje, que partió de Cádiz el 25 de septiembre de 1493.

En Sevilla, contempló la llegada de los Reyes Católicos, Isa-
bel y Fernando, por primera vez en 1490, un encuentro distante 
durante su niñez al que seguirían muchos encuentros posteriores 
durante su adultez con otros miembros de la realeza castellana. Se-
villa era en ese tiempo el epicentro de casi todos los movimientos 
marítimos y comerciales entre Europa y América, entre España y las 
Indias; del comercio legal corriente y el ilegal arte productivo como 
el esclavismo, procedente de África, lo anterior le permitió cono-
cer en persona a los grandes descubridores, Cristóbal Colón, Diego 
Colón, Bartolomé Colón, Nicolás de Ovando, Hernán Cortés, Pe-
drarias, tal vez los escucharía platicar entre ellos, pues su padre y su 
tío acompañaron el segundo viaje de Colón y seguramente oyó his-
torias familiares sobre el descubrimiento y la conquista, las hazañas 
que tales personajes susurraban. Al regresar de su viaje a América, 
1499, su padre le regaló un indio americano. 

En 1493, Bartolomé ingresó a los estudios primarios. A los 
14 años comenzó estudios de secundaria, con materias básicas como 
el latín, probablemente con el reconocido humanista e historiador 
Antonio de Nebrija, que dirigió la escuela de Sevilla e impartió 
cátedras en ese plantel. Cursó la carrera de Bachiller en Artes, Hu-
manidades y Filosofía en Sevilla, seguramente completó el currículo 
académico de la época, que era trilingüe, latín, griego y hebreo, se-
guido del trivium de metodología intelectual, con las herramientas 
de gramática, retórica y dialéctica, perfeccionando su preparación 
juvenil con el cuatrivium, que incluía aritmética, geometría, as-
tronomía y música, currículo semejante al que cursó Pitágoras en 
Egipto. Es probable que por ese tiempo empezara la carrera clerical, 
por sugerencia de su hermana Isabel. Hay quienes apuntan que en 
Sevilla o Salamanca, Las Casas hizo estudios adicionales en derecho 
canónico como preparación para el sacerdocio, con lo cual mejoró 
su formación humanística nebrijana.



Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional

23

En este contexto histórico y familiar, se aprecia que él vivió 
en carne propia los primeros acercamientos con el Nuevo Mundo. 
El almirante Colón y sus compañeros marítimos, las historias de 
trasmano contadas por su padre y sus tíos, que también viajaron en 
plan de conquistadores. Del mismo modo, conoció a varios indios, 
recibió como regalo a Juanico, indígena indio, con el que convivió 
cierto tiempo, compartiendo ambos una casa, alimentos, tal vez jue-
gos y narraciones entrecortadas, pues ni Bartolomé hablaba la lengua 
de Juanico ni éste la de Bartolomé, pues a dos años de esa experiencia, 
por órdenes oficiales de la reina Isabel, las personas indias debían ser 
regresadas a su lugar de origen. Todo ese entorno novelesco, impac-
tante y desconocido para la niñez española y sevillana, se mezclaba con 
curiosas narraciones de conquista y colonización que se fueron repi-
tiendo como conversaciones frecuentes, por viajes, acompañamientos 
y pláticas en la convivencia familiar cotidiana, hechos y anécdotas que 
se multiplicaron rápidamente, lo que vino a alimentar la curiosidad 
por integrarse él mismo a esas imaginables aventuras.

Su primera experiencia del otro, como algo ajeno y diferente 
a su entorno infantil y juvenil, ocurrió el Domingo de Ramos en 
1493, cuando Colón desfiló por las calles de Sevilla con siete ame-
rindios taínos. A sus nueve años, el pequeño Bartolomé presenció la 
llegada de Colón, de regreso del viaje del descubrimiento; esa cerca-
nía le permitió enterarse de secretos y proyectos jamás imaginados, 
de idealizaciones y tareas que en el caminar del tiempo se repro-
ducirían en su historia personal. Asimismo, su memoria infantil 
fantaseó escenas familiares que le parecían temas ya vividos desde 
sus primeros años: del movimiento de naves, personajes, nombres 
de conquistadores, gobernantes, de trueques, de indios, todo le pa-
recía sencillo, cercano y próximo a su vida, eso mismo le alimentaba 
de noticias frescas, directas e inmediatas, como lo expondría en su 
Historia de las Indias.



24

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Juventud de Bartolomé

El año de 1500, cumplidos sus primeros 16 noviembres, Bartolomé 
se desplazó con su padre, que había regresado de las Indias un año 
antes, a Granada, se alistó en las milicias concejiles de Sevilla para 
enfrentar y sofocar una rebelión morisca de las Alpujarras. Él se su-
maría como auxiliar. En junio del mismo año regresaron a Sevilla, de 
este modo, el adolescente se iniciaba en los primeros roles militares 
para defender su tierra natal y patria, preparándose, al lado de su pa-
dre, en el manejo de las armas y la cultura de la guerra. Dos años más 
tarde, terminando parte importante de su preparación humanística, 
se animó y se enlistó voluntariamente en la nómina de españoles 
que viajarían de aventura con el claro propósito de hacerse ricos en 
un abrir y cerrar de ojos, que era el sueño que bullía en provincias 
europeas y contagiaba a gran parte de españoles. Él soñaba mezclar-
se entre los principales personajes marinos de la época y anhelaba 
transformarse en hidalgo y poderoso sevillano con una larga histo-
ria individual, regresar a su patria como sevillano muy rico, por eso 
llevó a cabo su primer viaje de conquistador en plena juventud.

En 1502, con 18 años, Bartolomé viajó a las Indias, incorpo-
rándose a su primera aventura trasatlántica que le marcará de por 
vida, en la etapa más fantástica, libre e imaginativa de los jóvenes, su 
vida iba en busca de aventuras y las consiguió. Emprendió un viaje 
lleno de curiosidad en la flota comandada por el nuevo gobernador 
de La Española, Nicolás de Ovando, consistente en 32 naos o em-
barcaciones mayores y navíos de menor tamaño, con más de dos mil 
quinientas personas.

Llegadas las embarcaciones a Santo Domingo, capital de la 
isla, que Colón bautizó con el nombre de La Española, todos se dije-
ron dispuestos a coger oro en abundancia, creyendo que sería tarea 
sencilla, de llegar, coger y hacerse ricos en un santiamén; sin embar-
go, las pruebas de resistencia que ahora empezaban serían múltiples, 
porque el viaje había resultado peligroso en la mar; había que resis-
tir los dos largos meses de encierro en las naves; correr y sobrellevar 
una de las penalidades más frecuentes, pues, la escasez de alimentos 



Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional

25

se percibía, ya que para librarse de sucumbir en alta mar frente a las 
terribles tempestades marítimas, los capitanes se vieron en la necesi-
dad de tirar parte de los enceres y alimentos que trasladaban para su 
estancia en Indias; padecieron la incertidumbre de los primeros me-
ses en Santo Domingo luego de su desembarque; algo inesperado y 
jamás imaginado, el rudo trabajo de cavar y cavar sin más límite que 
el término de cada día y la fatiga corporal para encontrar resultados 
poco tangibles. Con este propósito, se cuenta que durante los pri-
meros seis meses murieron más de mil personas de las que llegaron a 
tierras de Indias, por diversas fragilidades individuales y circunstan-
ciales, los otros quinientos pasaban grandes angustias. Por encima 
de tantas penalidades, la vida del joven sobrevivió desde abril 1502, 
fecha del arribo de las naves, hasta septiembre de 1503. Así pasó 
afortunadamente su primera prueba de resistencia. Una larga vida 
llena de sorpresas le aguardaba.3

Una vez que el entusiasta sevillano se estableció en La Espa-
ñola, por las buenas relaciones que llevaba con los gobernantes en 
turno, su preparación sacerdotal y su buen carisma, llegó a participar 
activamente como conquistador afortunado. Veamos por qué. Esto 
lo leemos en las propias narraciones del historiador Las Casas que, 
en La Española, primero se estrenó como colono, luego se aplicó 
como minero y terminó esta primera etapa como un encomendero 
a las órdenes del gobernador Nicolás de Ovando y del capitán Die-
go Velázquez. Probablemente participó en la orden de sometimiento 
dada por el gobernador Nicolás de Ovando desde La Concepción de 
la Vega a Xaraguá, una expedición que duró de septiembre 1503 a 
febrero de 1504. Como paga le dieron un indio como esclavo. Así se 
estrenó de conquistador. Enseguida, de marzo de 1504 a marzo del 
año siguiente, el gobernador Ovando levantó guerra contra Higüey 
y apresó al gran cacique de la región, Cotubanama, en esta pelea se 
enrolaron Bartolomé, Pedro de Las Casas, su padre, y su tío Gabriel 
de Peñalosa, junto con trescientos hombres más. Al término reci-
bió, al igual que los demás, un lote de indios en “encomienda”, ya 

3	 Isacio Pérez Fernández, Bartolomé de Las Casas viajero por dos mundos. Su figura. Su 
biografía sincera. Su personalidad, pp. 17-21



26

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

legalizada por carta de la reina Isabel al comendador mayor Ovan-
do, desde diciembre 1503. Ésta fue su segunda participación como 
conquistador. Luego cambió de giro, le heredaron una granja cerca 
de Concepción de la Vega y se hizo labrador, aunque el trabajo no 
lo realizaba él, sino los indios encomendados, produciendo pan y 
criando cerdos.

Destaquemos otros interesantes momentos de su primera 
profesión (1506 a 1510). Primero, a finales de 1506 regresó a Sevilla 
con el fin de terminar su formación sacerdotal. Después, ese mismo 
año recibió las órdenes menores, previas al ejercicio sacerdotal, una 
primera consagración o preparación para alcanzar posteriormente 
el sacramento del sacerdocio. Debemos tomar en consideración lo 
siguiente: ¿verdad que no habíamos sabido nada de sus estudios del 
seminario? Lo que sucede es que, en las condiciones que él vivió de 
1502 a 1510, eran tiempos de guerra, fuera de los centros urbanos y 
académicos, como Sevilla, Valladolid o Madrid, en los escenarios de 
La Española, se vio en la necesidad de acreditar los cursos casi siem-
pre en forma de alumno autodidacta. ¿Tú no lo habías escuchado? Yo 
tampoco. Además, de su tierra natal salió a Roma y allá fue ordenado 
sacerdote a la edad de 23 años, por lo que hubo que concederle al-
guna licencia especial debido a su juventud. Esto sucedió en 1507. 
Asimismo, se cuenta que de Sevilla a Roma viajó acompañando a 
Bartolomé Colón, hermano del almirante conquistador Cristóbal 
Colón, para visitar al papa Julio II. En cambio, el regreso a su tierra 
natal lo hizo acompañado, por mera casualidad, del rey Fernando el 
Católico, en 1508. Nuevamente, de aquí partió a La Española y se 
reincorporó nuevamente a la provincia dominicana, ahora ya como 
sacerdote encomendero, sin dejar de extraer oro del río Janique. 
Por ese mismo tiempo, el almirante Diego Colón le concede una 
encomienda en La Concepción. Tiempo después, en la primavera 
de 1510, hallándose en Concepción el gobernador Diego Colón, el 
sacerdote novicio celebró su primera misa cantada, que resultó todo 
un acontecimiento en Santo Domingo y en el Nuevo Mundo.4 

4	 Isacio Pérez Fernández, Bartolomé de Las Casas viajero por dos mundos, 25-27.



Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional

27

Debemos adelantar, también, que ese mismo año arribó el 
primer grupo de dominicos a La Española, presidido por el padre 
superior fray Pedro de Córdoba, quien se trasladó de inmediato a 
la ciudad de Concepción, donde se encontraba el gobernador Die-
go Colón para presentarle sus cartas credenciales y las ordenanzas 
oficiales de la Corona. Ahí tuvo lugar la primera conversación del 
padre Córdoba y el clérigo Las Casas. Cabe enfatizar que el primer 
hecho religioso que recibió el sacerdote Las Casas, de la congrega-
ción dominica, fue el sermón de Antonio Montesinos, el cuarto 
domingo de adviento, el 21 de diciembre de 1511; correspondió al 
fraile Montesinos hacer la predicación, que quedó grabada en la me-
moria de los presentes, en la historia universal del descubrimiento 
y colonización españoles, y en la cabeza de fray Bartolomé, pues él 
mismo admitiría que incurría en esos vicios y pecados cuestionados 
por el dominico. ¿Cuáles fueron las palabras del sermón demoledor 
que tanta inquietud y malestar levantaron entre todos los presentes 
y en quienes se enteraron de la solemnidad, contundencia y senci-
llez con que fueron pronunciadas por fray Montesinos? He aquí un 
fragmento de aquella inolvidable homilía dominical: 

Yo soy la voz que clama en el desierto. Todos estáis en pecado 
mortal y en él vivís y morís, por la crueldad y tiranía que usáis 
con estas inocentes gentes. Decid, ¿con qué derecho y jus-
ticia tenéis tan cruel y horrible servidumbre aquestos indios? 
¿Con qué autoridad habéis hecho tan detestables guerras a es-
tas gentes que estaban en sus tierras mansas y pacíficas, donde 
tan infinitas dellas, con muertes y estragos nunca oídos, habéis 
consumido? […] ¿Y qué cuidado tenéis de quien los doctrine, 
y conozca a su Dios y Creador, sean baptizados, oigan misa, 
guarden las fiestas y domingos? ¿Éstos, no son hombres? 
¿No tienen ánimas racionales? ¿No sois obligados a amallos 
como a vosotros mismos? […] Tener por cierto que en el es-



28

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

tado en que estáis no os podéis más salvar que los moros o 
turcos que carecen y no quieren la fe de Jesucristo.5

Detengámonos por un momento a pensar e imaginar 
serenamente, con más atención, en algunos de los enunciados pro-
nunciados por este fraile dominico. ¿Las personas indias, los señores 
caciques, los reyes indígenas, las autoridades de sus comunidades, 
las mujeres, las muchachas, las niñas, los niños, los jóvenes y toda la 
población india de La Española, de las comarcas próximas, de las ciu-
dades que están siendo invadidas, acaso no son hombres y mujeres? 
¿No es verdad que también son seres humanos, hijos de Dios padre? 
¿Acaso estas personas aborígenes que viven, se alimentan, piensan, 
se organizan, cultivan sus parcelas, edifican casas, construyen tem-
plos, hacen caminos de terracería, que navegan en ríos y costas, no 
merecen ser consideradas personas, igual que los españoles? ¿Qué 
les pasaría en aquellos días a los orgullosos españoles que se alimen-
taban de los campos y del trabajo doméstico de las señoras indias, 
que vivían de su esfuerzo, que invadían sus tierras, sus culturas, su 
organización social y política, para que los quisieran tratar como 
esclavos, como entes no pensantes, no racionales? ¿Qué diferencias 
existen entre los advenedizos, déspotas y autoritarios colonizadores 
españoles y los sencillos, comedidos y más trabajadores indígenas 
prehispánicos? Tú, amiga, amigo, ¿qué crees que pasaba por sus 
mentes para humillar y explotar sin misericordia a nuestros antepa-
sados americanos? ¿Estimas que su juicio moral, político y cristiano 
era justo? ¿Crees que su actitud y su conducta era correcta, justa, 
digna de personas “educadas” y de culturas altamente desarrolladas? 

La última sentencia del sermón es muy fuerte, es un llamado 
a la conciencia cristiana interior, porque, como lo expusimos líneas 
arriba, en pleno siglo xvi la cultura social y política era de corte 
teocrático, es decir, los principios evangélicos, el credo cristiano, las 
formas de vida eran el criterio fundamental para vivir, trabajar, en 
este caso, para llevar a cabo la conquista y colonización. Que a los 

5	 Las Casas, Historia de las Indias II, 441-444. 



Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional

29

antiguos nativos de ese periodo se les amenazase con que se iban a 
condenar, no era una amenaza personal, sino un mandato eclesiás-
tico y evangélico. En otros términos, si no se actuaba correctamente, 
si no atendían los principios sociales y morales correspondientes, la 
población debía atenerse a los preceptos católicos de la Iglesia y sus 
consecuencias. Morir en pecado mortal era el peor castigo que les 
podía suceder a las personas creyentes. Por encima de esas amenazas, 
colonos y conquistadores siguieron haciendo lo que se les antojaba, 
ultrajando, robando y matando la población prehispánica de Santo 
Domingo y de cada población a donde llegaron sus conquistas.

Aquí quedan muchas dudas de su comportamiento. En los 
siguientes capítulos iremos encontrando algunas respuestas, tam-
bién muchos reclamos, a raíz de esa incomprensión y aberración de 
conquistadores y colonos españoles. En este contexto la presencia 
de los padres misioneros fue bienvenida, representó un respiro a ese 
viciado ambiente opresivo y mortal, pues ellos iban a cada poblado 
a donde llegaban los españoles con el único fin de vigilar los trabajos 
de conquista, denunciar abusos y maltratos. Sacerdotes y misione-
ros se convirtieron en la conciencia cristiana, individual y colectiva, 
en voceros denunciantes de los males causados a las y los indios.

Regresando al sermón del fraile dominico, hay que recordar que 
provocó un terremoto instantáneo, un malestar desmesurado entre la 
población de La Española, particularmente entre las autoridades del 
reino ahí presentes, gobernador, alcaldes, auditores, oidores, veedo-
res y demás empleados de la Corona. No era para menos, pues, estos 
abusos conquistadores, voceros y representantes del reino español 
ya habían dejado huellas, despoblaciones y otros daños irreparables, 
durante los veintidós años pasados. Especialmente los dominicos se 
encargaron de echar en cara reclamos, injusticias y malos tratos, direc-
tamente a los gobernantes presentes en el templo de Santo. Recuerda 
una frase muy mexicana: la verdad no peca pero cómo incomoda. 
Fray Montesinos no mentía, no improvisaba, los increpaba con base 
a la vida de sufrimiento y humillación permanente.6

6	 Isacio Pérez, Bartolomé de Las Casas viajero por dos mundos, pp. 38-40.



30

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Era de suponerse. Los ecos del sermón inédito de fray An-
tonio de Montesinos llegaron al rey Fernando el Católico, quien 
llamó enérgicamente al predicador Montesinos; enseguida convocó 
una junta urgente de teólogos en Burgos, 1512, para que delibe-
raran sobre la situación crítica y contradictoria que se vivía en las 
Indias. Del análisis que los especialistas en pastoral teológica lleva-
ron a cabo, se conocieron tres posibles hipótesis o interpretaciones. 
La primera fue expuesta y defendida por el licenciado Gregorio, 
apoyado en la Metafísica de Aristóteles, quien presentó una dis-
tinción entre hombres libres y hombres esclavos por naturaleza, 
siguiéndose de ello dos formas de gobierno, una con un gobierno 
real para los hombres libres y la otra una forma de gobierno tiránica, 
que se aplicaría a los indios, porque, según esa visión, poseían una 
naturaleza de siervos. La segunda la formuló el religioso dominico 
fray Matías de Paz, quien sentenció que todos los hombres nacen 
y son libres, aunque se les puede esclavizar en caso de rechazar el 
cristianismo, que era una interpretación muy difundida por una 
fracción de los teólogos asistentes. La tercera iniciativa fue emitida 
por el doctor en derecho Juan López de Palacios Rubios, en los si-
guientes términos: Invocó la autoridad del Hostiense, Enrique de 
Susa, teólogo y cardenal del siglo xiii, quien postuló que la potestad 
papal está por encima de todo el mundo, lo cual nulificaba la autori-
dad de los caciques americanos. Como resultado de la convocatoria 
real, Palacios Rubios fue designado como responsable de redactar 
el Requerimiento, una especie de corrección al texto de las Leyes de 
Burgos, una invitación a los indígenas a someterse por la buena o 
por la guerra. En su momento, se calificó esta posición como media-
dora entre las dos anteriores, que algunos han calificado como una 
síntesis de este conflicto teológico. Si bien se admitía la racionalidad 
indiana, en la práctica funcionó simplemente como burda forma de 
justificar la invasión española. 

Eventos particulares en la vida de Bartolomé previos a su pri-
mera conversión: el primero fue el sermón de Montesinos (1511), 
que le inquietó en aquel momento, pero no removió su conciencia 
lo suficiente y siguió haciendo más o menos lo mismo, su sacerdocio 



Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional

31

y atendiendo su encomienda. El segundo, como él mismo lo refiere 
en su Historia, un dominico le negó la absolución porque poseía 
y explotaba indios en propiedad; el gesto del dominico le molestó, 
pero siguió su vida de encomendero, aunque se quedó ya con la 
espinita en su conciencia y en su sacerdocio. En cambio, el tercer 
episodio sucedió cuando el padre Las Casas preparaba su sermón 
dominical de Pascua, en 1514, la lectura de un pasaje del Eclesiásti-
co (Sirácides) lo cimbró, lo detuvo en meditación y, finalmente, le 
transformó su vida sacerdotal de conquistador y de encomendero 
y lo llevó al sendero del evangelizador y defensor de indios. La cita 
bíblica reza así: “El pan de los necesitados es la vida de los pobres, 
privarlos de su pan es cometer un crimen; quitar al prójimo su sus-
tento es igual que matarlo; el que le quita al obrero su salario no 
difiere del que derrama su sangre”. El mensaje cristiano hizo su efec-
to y corrigió cuanto había conseguido. Él había decidido cambiar 
su vida, sus valores personales, la búsqueda de comodidades y de 
riquezas para emprender el camino de la palabra de salvación de los 
nativos de las Américas. 

En congruencia con su estado de ánimo, avergonzado de su 
propia historia, lastimado internamente por tantas ofensas propias, 
de sus colegas y paisanos en contra de esos indefensos indios, la voz 
interior de su conciencia le hizo ver el daño que se cebaba sobre los 
amerindios, por tanto, arrepentido profundamente de su conducta 
sacerdotal pública previa, presentó su renuncia a los cargos, oficios 
y beneficios recibidos que desempeñaba por recomendación perso-
nal del gobernador. Esto ocurrió el 15 de agosto de 1514, a sus 30 
años de edad, día festivo en honor a la Virgen María de la Asunción, 
y en esa fecha predicó su primer sermón ex cathedra ecclesiae, de 
arrepentimiento, condenó el repartimiento de indígenas y reclamó 
la restitución de lo robado, expropiado. Estas dos últimas ideas se-
rán los principios éticos, evangélicos y políticos de su conversión y 
entrega a favor de los pueblos de América, y los volverá a pronunciar 
en muchos de sus textos e intervenciones públicas. 

¿Cómo llegó el sacerdote Bartolomé a esta introspección in-
dividual, a esta novedosa y radical forma de vida? ¿Acaso tuvo que 



32

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

ver su formación clerical o se le presentó una visión celestial? Expli-
quémoslo un poco. 

Pues bien, hagamos un recuento de sus primeras labores en 
nuestro continente. Bartolomé de las Casas empezó como busca-
dor de perlas y de oro, luego acompañó cruzadas de conquista y de 
evangelización; recibió fabulosas recompensas utilizando y usufruc-
tuando el trabajo de los indios que le concedieron en encomienda. 
¿Recuerdas que dijimos que un misionero dominico le negó el per-
dón de sus pecados porque poseía indios a su servicio y los explotaba 
en su favor, igual que hacían sus compañeros y paisanos españoles? 
Además, haz memoria del texto bíblico del Nuevo Testamento que 
leyó y que le movió el piso de su vida interior. Por tanto, concluyó él 
mismo, todo esto eso se acabó, ya quedó atrás. En otras palabras, no 
fue su formación académica o profesional, tampoco el ejercicio sa-
cerdotal, sino el dolor humano y cristiano; el cargo de conciencia que 
le hirió su percepción, su sensibilidad y que lo orientó a buscar una 
alternativa en su historia personal, de colaboración, de compasión y 
de transformación para su vida y las vidas tristes de los aborígenes. 

Una voz interior le impactó seriamente, como les ha suce-
dido a otras personas muy especiales, que han escuchado la voz de 
Dios (san Pablo), la voz de la conciencia, el grito desgarrador de los 
indios que no son vistos ni oídos en toda su larga vida. Renunció 
a seguir siendo el conquistador y a todos los beneficios inherentes. 
De ahora en adelante, él daría la vida por los indios, iría en su bús-
queda, y los protegería de colonos, conquistadores, de autoridades 
locales y de la Corona. Así, luego de su quebranto silencioso, salió a 
predicar desde el púlpito, entró en diálogo con las comunidades de 
indios, de sus autoridades y representantes de los pueblos amerin-
dios, empezó a buscar apoyo en los religiosos dominicos y se dejó 
guiar, el resto de su vida, por la voluntad divina y la evangelización 
cristiana. La nueva elección de su vida lo fortalecía y lo reanimaba 
para sobrellevar todas las descalificaciones, abucheos, incompren-
siones, humillaciones, acusaciones, amenazas de muerte y abusos de 
españoles codiciosos e inhumanos.



Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional

33

Ese 15 de agosto de 1514 se admite como fecha que marca 
el nacimiento de su personal vocación de defensor de los pueblos 
de Indias. Simultáneamente se produjo su primera conversión per-
sonal, después vendrán dos conversiones más en su vida. Ya en su 
nueva condición de clérigo arrepentido y con su profesión pública a 
favor de los indios, se unió en el trabajo pastoral compartido con los 
frailes dominicos Pedro de Córdoba, superior de la congregación 
en Santo Domingo, y Antonio de Montesinos, persona humilde, 
brillante y firme que poseía las artes de la convincente retórica ecle-
siástica. Los tres impulsaron una novedosa forma de evangelizar y 
organizar a los pueblos aborígenes, que se conoció como la voz en 
el desierto que implora, denuncia y acusa, así también ellos implan-
taron los primeros principios de lo que conocemos como filosofía y 
teología de los pobres. Esto lo festeja brillantemente el teólogo peruano 
Gustavo Gutiérrez, como tendremos oportunidad de documentarlo.

Con los elementos anteriores, vamos a comprender que el 
historiador y obispo sevillano, como muchos investigadores lo re-
conocen, está en el centro de los acontecimientos y de la polémica 
originada por los abusos y desmanes cruentos de descubridores y 
colonizadores españoles, él, como otros religiosos dominicos y fran-
ciscanos, fueron testigos de las violaciones a los derechos naturales y 
derechos humanos de los pueblos de Indias.

Formación profesional de fray Bartolomé

El 2 de octubre de 1492, efeméride del descubrimiento de Indias, se 
inicia una inagotable etapa de nuestra historia universal. Tal acon-
tecimiento inesperado vendría a simbolizar un novedoso fenómeno 
mundial que trastocaría el rumbo de la cultura, la ciencia, la sociedad, 
la política y la economía, así como el modo de pensar de dos conti-
nentes y de sus gentes, ahora unidos para siempre. La existencia de 
Las Casas se acompasó activamente los primeros 82 años de historia 
entre dos continentes desconocidos hasta entonces, donde se entre-
cruzaron distintas cosmovisiones culturales y sociales, referencias 



34

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

políticas, modelos de organización política; concepciones filosó-
ficas, algunas veces, incluso, opuestas y formas de vida disparejas, 
como veremos más adelante. Dos formas de religiosidad muy dis-
tantes, en las Indias había diversidad de cultos, politeísmo práctico, 
entre otras, y una religión católica que de la mano del Vaticano y 
la Corona española se expandía por las naciones descubiertas por 
los europeos. Dicho acontecimiento acercará paulatinamente a los 
habitantes de estas dos geografías, al ritmo de la velocidad de las 
carabelas, las naves y las aventuras marítimas que deparaban expe-
riencias inimaginables. Todo un escenario novedoso: Europa se 
transformaba paulatinamente, dejando atrás la sombra teocéntrica 
de la Edad Media para encaminarse al floreciente y recién empeza-
do Renacimiento humanista para transitar, rápidamente, hacia la 
pujante Edad Moderna, con la expoliación de los recursos de los 
aborígenes americanos y sus nuevos instrumentos críticos y racio-
nales, que alcanzarán a las ciencias jurídicas, teológicas, evangélicas 
y políticas, entre otras. 

En cambio las naciones americanas compartían un bajo de-
sarrollo económico y social, su intercambio comercial y artesanal 
era más bien local y regional, mediante el trueque entre comarcas 
cercanas; no conocían el manejo del hierro, del acero, del fuego ni 
sus productos y herramientas, como los armamentos de ataque y 
defensa, fusiles, arcabuces; su vida tradicional era diferente cualita-
tivamente a la de los españoles; en cambio, según el dominico Las 
Casas, poseían una vida cultural y religiosa original, distinta, muy 
sólida y bien asimilada, una moral social robusta y generosa entre 
sus pobladores, con una organización colectiva, gregaria y represen-
tativa bien fundada en torno a sus autoridades, a los ministros de 
templos y dioses de su religiosidad. Dos mundos dispares que se en-
frentarán primero y que se acoplarán más tarde; nuevos escenarios que 
iremos contemplando en esta publicación. En medio de estos mun-
dos y geografías distintos, encontramos permanente tensión entre 
pobladores nativos y conquistadores extranjeros; los españoles repre-
sentan una potencia económica muy organizada que pasaba por una 
larga prueba de contrastes y de enemigos de los europeos y asiáticos que 



Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional

35

influirán poderosamente sobre el maltrato personal y social, en abusos 
e imposiciones de los advenedizos sobre los pueblos amerindios. 

En ese cuadro diverso y multiforme interviene una nueva 
fuerza, digamos ajena y “superior”, que es la influencia de la San-
ta Sede, máxima autoridad de la Iglesia católica, que concederá 
jurídicamente a la Corona española el derecho de conquista exclusi-
vamente para evangelizar a la población de Indias y que traerá tantos 
conflictos de intereses, por la variada interpretación que ese acto de 
autoridad eclesiástica acarreó entre teólogos, juristas, gobernantes 
y autoridades prehispánicas. Comparativamente, qué podemos rese-
ñar de las condiciones legales, culturales y humanistas de parte de las 
naciones americanas antiguas, poco, casi nada, ante la racionalidad in-
vasora, ahora con la bendición de la Iglesia católica. A la fragilidad 
indiana y su amplia geografía con abundantes riquezas en todos los 
órdenes de materias primas, al contenido que ahora describimos, le 
vendrá muy bien el trabajo callado, tesonero, valiente y enérgico que 
le imprimirán los misioneros dominicos y franciscanos, de manera 
especial, el defensor y protector de los indios, pues, frecuentemente 
servirá de puente, eje, mediador, intérprete, defensor y apoderado 
legal, de los eternos conflictos entre españoles y amerindios, sobre 
todo, en su última etapa de vida, los años 1555 a 1565. Por lo ante-
rior vale la pena resaltar la importancia que la formación académica, 
la preparación sacerdotal y la fortaleza religiosa de la congregación 
dominica le añadieron a la vida sacerdotal apasionada del escritor, 
político y jurista sevillano.

Será en ese complejo fenómeno por explicar, que más parece 
un noúmeno filosófico que un problema sencillo de estudiar, que 
debemos admitir que se trata de un tema histórico y cultural pro-
fundo, difícil de atrapar e interpretar, ahí que encontraremos a un 
personaje célebre y distinguido que insistió en modificar los prin-
cipios filosóficos y culturales del descubrimiento y de la conquista 
españoles, que defendió, por los medios a su alcance, entre ellos el 
robusto apoyo de la Orden dominica, los derechos naturales y hu-
manos de los pueblos prehispánicos. Lo descubriremos caminando 
a lo largo de las siguientes páginas.



36

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Formación profesional

Su vida eclesiástica consta de dos carreras profesionales básicas. La 
primera como presbítero diocesano, de aproximadamente ocho 
años, dedicada al estudio de filosofía, teología y de cánones eclesiás-
ticos, que concluyó hacia los años de 1506-1507; su ejercicio clerical 
abarcó de 1507 a 1522. En ese lapso, él mismo se autodenominaba 
sacerdote o clérigo Las Casas. La segunda etapa académica la realizó 
de 1523 a 1529, ingresando a la Orden de los Predicadores, conoci-
dos como padres dominicos. Las áreas curriculares más sólidas de 
los dominicos se orientaban a la filosofía aristotélica, la teología to-
mista, el derecho y la jurisprudencia de la Escuela de Salamanca. A 
continuación vamos a revisar aquellas particularidades de su prepa-
ración profesional, que se apartan de las currículas convencionales.

El segundo camino para aproximarnos a su proceso formativo 
será de forma inductiva, partiendo de sus grandes obras conocidas. 
Por ejemplo, se muestra ampliamente versado en teología, como 
se desprende de De unico vocationis modo; con un conocimiento y 
amplitud comprensiva del derecho civil y canónico, como lo refleja 
Treinta proposiciones muy jurídicas, Tratado sobre la materia de los 
indios que se han hecho esclavos y Tratado comprobatorio del imperio 
soberano y principado universal que los reyes de Castilla y León tienen 
sobre las Indias. De sus conocimientos sobre la historia universal y 
europea, dan testimonio Apologética historia sumaria, sobre creen-
cias e instituciones de diversos grupos indígenas del Nuevo Mundo, 
e Historia de las Indias. Acerca de esta última, Las Casas investiga-
dor y escritor lo expone así:

Todo lo que yo aquí escribo [en] lo que concierne a estas islas 
y a las gentes que en ellas habitan, que yo conocí de cuaren-
ta y tantos años a esta parte, de las cuales nadie hay sobre 
la tierra que haya tenido tanto noticia […] Por lo que yo he 
visto y experimentado en muchas partes que de ellas he anda-
do en compañía de religiosos que sabían y penetraban muy 
bien las lenguas, y de ello que he trabajado de ser informado 



Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional

37

pidiendo por cartas a expertos religiosos me diesen destas an-
tigüedades noticias.7 

A pesar de lo que venimos reseñando, no se cuenta con in-
formación suficiente para rastrear y elaborar un marco intelectual 
“académico” de fray Bartolomé. Por lo tanto, para la tercera fase de 
su currículo nos apoyaremos en Mauricio Beuchot, primero para 
hacer un seguimiento de su formación teórica y después sobre su 
estudio y consolidación en el humanismo renacentista.8

Las principales influencias teóricas son dos. La primera 
procede de la formación escolástica que recibió a lo largo de sus es-
tudios clericales, en Sevilla y en La Española, que se reforzó con su 
ingreso a la congregación dominica, también en La Española, hoy 
República Dominicana. Su segunda preparación consistía en el to-
mismo, la doctrina heredada de Santo Tomás de Aquino, en versión 
actualizada, y acorde con los pensadores más destacados de la Es-
cuela de Salamanca, entre ellos Francisco de Vitoria, Melchor Cano y 
Domingo de Soto, pues, aunque no fue discípulo directo de ellos, lo 
influyeron con sus escritos y, como sabemos, llevó contacto epistolar 
con el tercero. De la influencia salmantina, se estableció más bien 
fuera de las aulas, pues se trató de una comunicación frecuente para 
discusiones teóricas vinculadas con problemas vigentes a propósito 
de la conquista y colonización, que tocaban temas destacados de la 
filosofía política y jurídica. Francisco de Vitoria y Domingo de Soto 
se reunieron con fray Bartolomé, quien ejerció un sano influjo en 
estudiantes salmantinos posteriores.9 

La segunda fuente es el humanismo renacentista, que esta-
ba muy en boga. Su primer acercamiento provino de su probable 
relación docente-alumno con Elio Antonio de Nebrija, maestro de 

7	 Lewis Hanke, estudio preliminar, en Bartolomé de Las Casas, Historia de las Indias I, 
p. LXVIII,

8	 Mauricio Beuchot, Filosofía y política en Bartolomé de las Casas, pp. 16-27.
9	 Emilio García García, “Bartolomé de las Casas y los derechos humanos”, en Maceiras 

Fafián, Manuel y Luis Méndez Francisco (coords.), Los derechos humanos en su origen. 
La República Dominicana y Antón Montesinos, pp. 83-87.



38

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

latín en la escuela catedralicia de Sevilla cuando Bartolomé cursó esa 
asignatura; Nebrija ya tenía la fama de su acendrado humanismo, 
mediante las lenguas clásicas, latín, griego y hebreo. La siguien-
te etapa se vincula con el humanismo proveniente de Erasmo de 
Róterdam, pues varias de las personas de la corte del rey Carlos V 
provenían de los Países Bajos o eran amigos cercanos de Erasmo, 
y fray Bartolomé dialogó con ellos en forma regular poco más de 
dos años, en la Corte y en el Consejo de Indias. Una tercera vía en-
cuentra relación con el humanista Tomás Moro, autor de Utopía, 
una obra clásica, que era muy leída en ese tiempo, recomendada di-
rectamente por el obispo franciscano fray Juan de Zumárraga, con 
quien tenía trato personal Las Casas durante el lapso que ejerció 
el obispado de Chiapas. La primera manifestación del humanismo 
lascasiano se reflejó en el empleo de la retórica como instrumento pa-
cífico y adecuado para la evangelización. También lo reconocemos 
en el frecuente trabajo de mediación que ejerció entre autoridades 
prehispánicas, mexicanas y peruanas ante las autoridades del reino 
español, entre 1552 y 1565.

El mejor ejemplo de humanismo teórico lo encontramos en 
las tesis principales de Del único modo de atraer a los pueblos a la 
verdadera religión, que es una forma de reconocer la racionalidad 
de los indios, único modo válido de convertirlos a la fe mediante la 
evangelización pacífica. También en su Apologética historia suma-
ria, que es un ejercicio serio y profundo para identificar las mejores 
fuentes humanistas de las naciones prehispánicas. Asimismo lo em-
pleó en sus experimentos sociales y de evangelización, en Venezuela 
y en Chiapas-Guatemala, donde utilizó los instrumentos y técnicas 
humanistas para ayudar, beneficiar y evangelizar a los indios. Otro 
rasgo de su humanismo, lo reconocemos en el interés antropológico 
por las culturas amerindias y en la exaltación de la dignidad huma-
na que expresa en sus obras para demostrar la capacidad racional 
del indio a través de los efectos y signos que la evidencian. En con-
secuencia, Bartolomé de las Casas se consagró a la defensa de los 
indios, es decir, la praxis alimentó su teoría y la teoría reanimó su 
praxis humanista. Así estos ingredientes formativos se unieron en 



Capítulo 1. Infancia, juventud y formación profesional

39

él para bien, para la defensa de los derechos naturales subjetivos, que 
son los que ahora llamamos derechos humanos. Hasta aquí tenemos 
un breve recorrido de su sólida formación filosófica y jurídica que so-
portan las teorías social, jurídica y política de defensa de los indígenas.





CAPÍTULO 2

LAS CASAS: 
SUS FUNCIONES RECONOCIDAS

Introducción

Del dominico fray Bartolomé de las Casas se han divulga-
do tantas imágenes de su vida y actuación pública, unas 
veces negativas, las más muy favorables, que a 500 años 

de su existencia, sigue siendo una autoridad moral, política y jurí-
dica para estudiar, tomar el pulso y comprender lo que realmente 
sucedió en el encuentro de dos mundos. La lectura de sus libros 
nos conducirá a mirar con amplitud y detalles las condiciones de 
una convivencia desigual entre la cultura española y las múltiples 
culturas de los reinos antiguos de las Indias. 

Es una figura mundialmente célebre, sus obras se han leído en 
diversas naciones y en muchos idiomas, particularmente en las que 
comparten el concepto lingüístico de iberoamericanidad. Su nombre 
nos remite a una época específica, a una presencia indispensable de la 
política y la cultura de los siglos xv y xvi, influencia que se derrama 



42

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

hasta nuestro siglo xxi. Voces autorizadas sostienen que el obispo 
Bartolomé está a la altura, o por encima, de los héroes oficiales, como 
Cristóbal Colón, Américo Vespucio, Hernán Cortés, entre muchos 
otros de esas gestas españolas. Se le admira como pensador universal 
que compartió idearios comunes de la intelectualidad del Renaci-
miento; siendo un religioso formado en la escolástica, puso parte de 
los cimientos de la naciente Edad Moderna europea, especialmente 
en jurisprudencia y teoría política desde las naciones americanas a 
todo el planeta. Tan brillante fue su espíritu y su compromiso con 
la verdad, la justicia y la igualdad de todos, hombres y mujeres, que 
se le nombra y se le admira como defensor de los pueblos y de los 
derechos naturales de todas las Indias. Por extensión, también debe-
mos llamarlo ombudsman español, protector de los indígenas frente 
al poder regio y de la Corona española. 

¿Por qué es tan valiosa y reconocida su vida pública y sus 
múltiples contribuciones históricas en el marco del encuentro del 
viejo y el nuevo continente? Es una pregunta que muchos nos ha-
cemos hoy en día. Su talento inusual, su entrega perseverante y su 
intuición individual se encaminaron a la cumbre de los escenarios 
bicontinentales. Ahora sabemos cómo se fue integrando inteligen-
temente en los escalones laborales más bajos, ya los recordarás, su 
formación académica, teórica y jurídica se incrementó gracias a su 
preparación mayormente autodidacta, que se extendió y perfeccio-
nó por su incorporación voluntaria al convento de los dominicos. 
Esa fortaleza académica y sus acciones políticas a favor de los indios 
lo llevaron a eventos clave del debate sobre la igualdad, racionalidad 
y la conveniencia o no de la guerra para descubrir y evangelizar a 
las y los indios indígenas. Su designación como obispo de Chiapas 
es uno de los periodos más críticos del siglo xvi, y cuando mayores 
obstáculos se le presentaron en su vida. 

¿Qué nos proponemos en este capítulo? Vamos a profundi-
zar en las funciones que ejerció dividiendo su vida en cuatro facetas 
distintas. La primera para considerarlo como intelectual brillante y 
sobresaliente, es decir, como antropólogo, historiador, jurista, teó-
logo, escritor y político. La segunda permitirá conocer la vocación 



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

43

sacerdotal, religiosa y de obispo en su extenso desarrollo. La tercera 
lo mirará integrado a las más importantes organizaciones políticas 
y debates públicos celebrados tanto en España como en América, 
particularmente en México y en La Española. La cuarta servirá para 
afianzar su figura y su función como ombudsman o defensor de los 
derechos naturales y humanos de las Indias.

Antropólogo, historiador, jurista, escritor 
y político

Bartolomé, antropólogo. Un intelectual internacional de primer 
nivel de su tiempo. Su polifacética producción teórica permite que 
lo reconozcamos con las cinco virtudes que presiden este apartado. 
Su monumental Apologética historia es una investigación científica, 
histórica y antropológica, la primera en su género, que aportó los 
primeros elementos de la antropología cultural, social y económica. 
Su investigación inicia con la lectura y revisión del trabajo de los an-
tiguos historiadores, literatos y filósofos, de Egipto, Grecia, Roma, 
Israel, hasta llegar con las culturas europeas contemporáneas. Su 
obra permite hurgar a profundidad sobre las condiciones sociales, 
formas de vida, organización política, de sus dioses, sus cultivos, sus 
construcciones, sus vías de comunicación, muestran evidencias de 
su grandeza, fundado en esos estudios concluye que todos los hom-
bres y las mujeres indígenas son seres creados iguales, racionales, 
capaces de poseer gobiernos propios, de organizarse social y eco-
nómicamente; ellos poseen esas cualidades racionales y humanas. 
Dichos resultados le servirán para defender la igualdad universal en 
foros, consejos, asambleas, como en la polémica de Valladolid, entre 
otras. Él afirma que no existen razones para discriminar a las perso-
nas de las naciones americanas.

El clérigo sostiene en la introducción de su Apologética que 

La causa final de escrebilla fue cognoscer todas y tan infinitas 
naciones deste vastísimo orbe infamadas por algunos, que no 



44

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

temieron a Dios, ni cuánto pesado es ante el divino juicio in-
famar un solo hombre de donde pierda su estima y honra, y 
de allí le suceda algún gran daño y terrible calamidad, cuanto 
más a muchos, y mucho más a todo un mundo tan grande, 
publicando que no eran gentes de buena razón para gober-
narse, carecientes de humana policía y ordenadas repúblicas, 
no por más de por las hallar tan mansas, pacientes y humildes 
[…] Para demostración de la verdad… se averigua, concluye… 
ser todas… de muy buenos, sotiles y naturales ingenios y 
capacísimos entendimientos; ser asimismo prudentes y dota-
dos naturalmente de las tres especies de prudencia que pone 
el Filósofo: monástica, económica y política…

La causa final de escribir esa obra fue defender a las gentes de 
las Indias, que han sido difamadas por muchos, que no temieron a 
Dios, ni a su juicio divino. En cambio, para él, los indios pertene-
cían a una raza excelente, estaban dotados de inteligencia clara y de 
notable hermosura: eran sobrios, castos, mansos, ingeniosos y con 
buenos gobiernos, en la gobernación doméstica y en vida política de 
sus pueblos y ciudades.1

Sobre el mismo tema, el historiador humanista Miguel León 
Portilla, en el prefacio a este libro declara: “La Apologética, contra 
lo que pudiera suponerse, más que relación de cargos, es rigurosa 
exposición de verdades sobre la realidad del mundo indígena con un 
propósito bien definido. Sus alcances rebasan con mucho los de una 
mera fuente de información. Las Casas se nos muestra en ella cómo 
realmente fue, hombre de pensamiento articulado, versado en las 
ideas de Aristóteles y en su sistema de argumentación, auténtico 
humanista que ha ahondado en el legado de griegos y romanos. Por 
ello, quien se inclinara a considerar por esto a la Apologética como 

1	 Bartolomé de las Casas, “Planteamiento de los problemas”, Apologética historia suma-
ria I, (México: unam, 1967), pp. XL, XLI. Es necesario hacer la siguiente observación, 
que estoy utilizando dos versiones diferentes del mismo libro de Apologética; el pie de 
página núm. 3 procede de la edición virtual, de la Fundación El Libro Total, 1566, sin 
lugar de edición; los pies 3 y 4 corresponden a la edición impresa unam, 1967.



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

45

obra saturada de fastidiosa erudición, se habrá equivocado rotun-
damente. En este libro  encontraremos una imagen ciertamente 
extraordinaria del Nuevo Mundo, concebida como fundamento de 
su identidad, racionalidad y capacidad para gobernarse.

Mauricio Beuchot remarca:

La filosofía del hombre o antropología filosófica que tiene 
Las Casas está muy orientada a la filosofía política y a la fi-
losofía del derecho, pues era  lo que más le interesaba, como 
implicado que estaba en la defensa de los indios. Entiende 
que los acontecimientos políticos y jurídicos se vinculan con 
la conquista y la evangelización. Además, como es normal, 
su antropología filosófica es de fuerte raigambre aristotélico-
tomista, según la versión de la escuela salmantina, que tan 
admirablemente asimiló.2

Resulta por ello obvio que la Apologética es una obra in-
dispensable para estudiar a fondo las características culturales y 
antropológicas de los pueblos americanos precolombinos. El obispo 
Bartolomé lo redacta así: La experiencia de gobierno de las Indias no 
encuentra parangón ni comparación con las naciones europeas, por 
la larga experiencia, la magnanimidad, la fortaleza y el humanismo 
de sus formas de gobernarse, que, ciertamente son diferentes a las de 
los Estados europeos.3

Bartolomé, historiador. En el estudio preliminar a Historia 
de las Indias, Lewis Hanke sostiene: “El propósito de la introduc-
ción es exponer las circunstancias en que fue compuesta dicha obra, 
discutir varios problemas relacionados con la Historia, explicar por 
qué Las Casas escribió historia, comparar su método con el de otros 
historiadores de la época, y finalmente, aventurar un juicio sobre 

2	 Mauricio Beuchot, Filosofía y política en Bartolomé de las Casas (Editorial San Este-
ban, 2013), pp. 48, 49.

3	 Bartolomé de las Casas, Apologética historia sumaria vol. I, p. 4.



46

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

su valor”.4 La compuso entre los años 1527 a 1562 al enterarse, en 
1526, de la publicación del Sumario de la natural historia de las 
Indias, de Gonzalo Fernández de Oviedo y Valdés, ya que, para el 
dominico, Gonzalo era uno de los hombres más peligrosos y anta-
gonistas de los indios, a quienes consideraba incapaces para muchas 
cosas de la vida cotidiana, por ello pensó en escribir su propia ver-
sión de los hechos en Indias. Se propuso dejar su Historia como un 
testimonio documentado, abierto, ante el mundo, de los hechos y 
daños causados por los españoles a los indios, y para corregir infor-
mación  proporcionada y publicada por Oviedo y Francisco López 
de Gómara, para esto se familiarizó con las cartas de Américo Ves-
pucio, las historias compuestas por Pedro Mártir de Anglería, entre 
otras fuentes que consultó. 

A continuación algunos comentarios de especialistas en His-
toria de las Indias. 

Lewis Hanke: Fray Bartolomé creía firmemente que los 
indios eran los verdaderos dueños de aquellos reinos y países del 
Nuevo Mundo. Vivió convencido de que 

cuanto se ha cometido por los españoles contra aquellas gen-
tes, robos e muertes y usurpaciones de sus estados y señoríos, 
de los naturales reyes y señores, tierras e  reinos, y otros infi-
nitos bienes con tan malditas crueldades, ha sido contra la 
ley rectísima inmaculada de Jesucristo y contra toda razón 
natural, en grandísima infamia del nombre de Jesucristo y 
su religión cristiana, y en total impedimento de la fe […] La 
historia de las Indias fue su verdadero testamento dirigido al 
mundo, pues contiene su relato de aquellas tres sangrientas 
décadas en que España estableció su poder en América y su-
jetó a los nativos de aquellas tierras a su gobierno.5 

4	 Lewis Hanke, “Estudio preliminar”, Historia de las Indias, vol. I (México: Fondo de 
Cultura Económica, 2017), pp. IX, XVIII.

5	 Lewis Hanke, “Estudio preliminar”, pp. IX, XVIII.



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

47

Samuel E. Morrison, marino, militar e historiador norteame-
ricano, realizó un estudio completo sobre los viajes de Colón y la 
gran empresa de las Indias, utilizando muchas fuentes históricas de 
la conquista de América y caracterizó la Historia de las Indias como 
“una historia grande y noble… el libro que escogería si sólo uno de 
los que tratan del descubrimiento de América pudiera ser salvado 
de la destrucción”.6

La historiadora norteamericana Irene A. Wright, que regis-
tró concienzudamente el Archivo General de Indias en busca de 
manuscritos sobre la  historia de los primeros tiempos de Cuba, 
declaró: 

Su relato de los hechos de la ocupación de Cuba no difiere 
de los documentos que yo he visto, ni estos documentos me 
dan motivo alguno para suponer que fueron exageradas sus 
conmovedoras descripciones de la crueldad de los españoles 
con los aborígenes de aquella tierra… creo que, por lo que 
hace a los cubanos, todas las afirmaciones sobre malos tratos 
y miseria hechas por Las Casas en la historia citada podrían 
ser probadas documentalmente… Concluye que la Historia 
de las Indias es una de las mejores fuentes de información 
sobre la actuación de los españoles en el Nuevo Mundo en 
los primeros tiempos, especialmente sobre la conquista de 
Cuba, en gran parte de la cual asistió Las Casas.7

Curiosamente, sus investigaciones para Historia de las In-
dias han padecido la censura oficial para su edición pública en 
España en 1821 y 1857, conforme lo notificó la Junta de Indias, por 
considerar que 

esta obra no podía publicarse por las prolijas e importunas di-
gresiones que hacen pesada y fastidiosa su lectura, y porque, 
contradiciendo siempre el derecho de los españoles a la con-

6	 Citado en Hanke, Estudio preliminar, p. LXXXVI
7	 Citado en Hanke, Estudio preliminar, p. LXXXV.



48

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

quista y acriminando perpetuamente su conducta, pareció 
que en circunstancias presentes, ni sería conveniente ni opor-
tuna su publicación, ni decoroso a la nación el autorizarla.8 

Fray Bartolomé se sincera y enfáticamente apunta: 

Sólo me resta afirmar con verdad que lo que me mueve a 
dictar este libro es la grandísima y última necesidad que por 
muchos años a toda España, de verdadera noticia y de lum-
bre de verdad en todos los estados de ella acerca de este Orden 
Indiano, he visto que padece; que por cuya falta o penuria 
[…] ¡cuántos daños, cuántas calamidades, cuántas pérdidas, 
cuántas despoblaciones de reinos, cuántos cuentos (miles) 
de ánimas, cuanto a esta vida y a la otra hayan perecido y con 
cuanta injusticia en aquellas Indias; cuántos y cuán inexpia-
bles pecados se han cometido, cuánta ceguedad y tupimiento 
en las conciencias, y cuánto y cuán lamentable perjuicio haya 
resultado y cada día resulte, de todo lo que ahora he dicho, 
a los reinos de Castilla. […] He visto que algunos han escrito 
sobre estos asuntos, de las cosas que ellos no vieron, sino las 
que no bien oyeron, y que con harto perjuicio de la verdad 
escriben, ocupados en la sequedad estéril e infructuosa de la 
superficie, sin penetrar lo que a la razón del hombre, a la cual 
todo se ha de ordenar, nutriría y edificaría.9

Escribió el obispo de Chiapas: 

Acometí este trabajo: Por honra y gloria de Dios y manifesta-
ción de sus profundos y no escrutables juicios y ejecución de 
su rectísima e inefable justicia y bien de su universal Iglesia; 
Por el interés común, espiritual y temporal para todas estas 
infinitas gentes; No para agradar o adular a los reyes, sino 
para defender la honra y la fama real de los ínclitos reyes de 

8	 Citado en Hanke, Estudio preliminar, p. LXII.
9	 Bartolomé de las Casas, Prólogo, Historia de las Indias, vol. I, pp. 12-13.



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

49

Castilla, porque los que tanto mal hicieron, no tuvieron no-
ticia de lo que los reyes católicos pasados y presentes siempre 
mandaron proveer y el fin que pretendieron; Por el bien y 
utilidad de toda España: Por librar a mi nación española del 
error y engaño gravísimo y pernicioso en que ha vivido hasta 
hoy día.10

Comentario personal. El religioso sevillano es un historiador 
original y admirado porque conocía ese mundo de Indias, sus entra-
ñas, sus personajes, lo mismo a los caciques, señores y reyes indios que 
a los reyes, letrados, teólogos, juristas, consejeros y demás personas 
de la administración y los personeros rapaces, ladrones, asesinos y 
ponzoñosos que llegaron a estas tierras. Su narración es interesante, 
dolorosa y veraz, nos muestra el modus operandi de los descubrido-
res, ambiciosos, sanguinarios, que no poseían ningún respeto de la 
vida, la solidaridad y la humanidad. El libro deja ver con claridad a 
cada conjunto de personas con perfiles muy definidos, por ejemplo, 
los reyes en sus palacios, sus espacios exclusivos, con servidumbre 
para todas sus necesidades y comodidades; los letrados, universi-
tarios, teólogos y demás profesionales; frecuentemente reconoce 
que, por desgracia, casi siempre están dispuestos a la adulación, a 
la mentira y a decir sí a todo sin un sentido crítico de responsabili-
dad profesional o eclesiástica, pero además, que vivían del erario de 
la Hacienda real. De los conquistadores, casi todos, con poca o nula 
preparación escolar, menos de cultura general, autoritarios, man-
dones, matones, impositivos, asesinos a más no poder, sin pisca de 
formación evangélica ni de una vida moral responsable. En cambio, 
la mayoría de los señores y caciques precolombinos se mostraban 
con buena educación, cultura, valores de respeto, de comedimiento, 
altruistas, despegados de los bienes mundanos y siempre dispuestos 
a dar de lo que ellos tienen, para todos, sin distinción. Se muestran 

10	 Bartolomé de las Casas, Prólogo, Historia de las Indias, vol. I, pp. 12-13. Debo agregar 
que la última cita está abreviada para invitar a la lectura y no fatigar el esfuerzo de 
futuros lectores. 



50

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

como una comunidad ejemplar con un sentido de la vida muy dig-
no y elevado, con la sola luz y el derecho natural. 

Fray Bartolomé, jurista. Resulta apasionante describir sus 
rasgos más sobresalientes y definir e identificar al religioso ahora 
como jurista. Primero por su preparación sacerdotal y religiosa; se-
gundo, tomando en cuenta su producción teórica y política; en tercer 
lugar, a través de testimonios históricos que le reconocen ese perfil.

Su formación sacerdotal, en Sevilla y La Española, incluía una 
vasta preparación filosófica y teológica que se prolongó por ocho años. 
La segunda etapa de su preparación jurídica corresponde a los seis 
años de internado en el convento dominico. El plan de estudios 
de la Orden contemplaba la jurisprudencia, ya que ésta dirigía en 
España las universidades más sobresalientes, Salamanca, Valladolid, 
Sevilla, Madrid, y el peso principal de sus asignaturas se vinculaba 
con la jurisprudencia. Los tres personajes que mencionamos a con-
tinuación son doctores e investigadores del derecho de gentes y del 
derecho internacional: Francisco de Vitoria, el maestro principal, 
Melchor Cano y Domingo de Soto, con quienes compartió leccio-
nes y largas experiencias sobre los temas torales de la conquista, el 
gobierno real en las naciones indianas y los temas centrales de discu-
sión eran en torno al derecho y la jurisprudencia. 

El segundo aspecto profesional se vinculaba con la originali-
dad de sus textos jurídicos, una edición especial de nueve tratados que 
preparó y editó en Sevilla, en casa de Sebastián Trujillo, los años 
1551-1552. Se trata de documentos que profundizan temas espe-
cíficos vinculados con los asuntos cotidianos de ese momento. Así 
encontramos el texto íntegro del debate de Valladolid; 30 propo-
siciones jurídicas que abordan las relaciones entre la Iglesia y los 
príncipes cristianos, sobre los indios que se han hecho esclavos; tam-
bién un libro especial conocido como Octavo remedio, que resaltan 
veinte razones para no dar los indios a los españoles en encomienda 
ni en feudo ni en vasallaje ni de otra manera alguna para evitar la 
tiranía y la perdición que padecen. A los documentos anteriores de-
bemos añadir De regia potestate o Derecho de autodeterminación de 
los pueblos, de 1558, edición 1571. El libro se escribió al calor de la 



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

51

polémica entre los encomenderos del Perú, que exigían la perpetui-
dad de las encomiendas, misma que el rey Felipe II había autorizado 
llevar a cabo, pero por ciertos detalles se detuvo el proceso de nego-
ciación, ocasión que Las Casas aprovechó para redactar el libro más 
sensacional y robusto jurídicamente sobre el derecho de autodeter-
minación, que para muchos es un plagio completo, para presentarlo 
al rey y al consejo. He aquí una de sus ideas más críticas del autor: 
“Ningún Estado, ni rey, ni emperador puede enajenar territorios, 
ni cambiar de régimen político sin consentimiento expreso de sus 
habitantes”,11 adelantándose a nuestra época. De este modo logró 
detener la ambición de encomenderos y las negociaciones del rey. 

Para reforzar estas consideraciones, vamos a recuperar dos 
opiniones contemporáneas. La primera proveniente de la Escuela 
Ibérica de la Paz (Universidad de Cantabria) que hace una especial 
mención que distingue a los padres fundadores del derecho de gen-
tes, de los siglos xvi y xvii, entre ellos a Bartolomé de las Casas. 

El nuevo jus gentium fue construido sobre estas bases por 
los llamados fundadores del Derecho de Gentes, precisamen-
te los integrantes de la Escuela Ibérica de la Paz (Francisco 
de Vitoria, Pedro de Calafate, Pedro Mandado Gutiérrez, 
Ramón Emilio, Serafín de Freitas, Martín de Azpilcueta, 
Martín de Ledesma, Pedro Simóes, Antonio de Sao Domin-
gos, Francisco Suárez, entre otros), en las Universidades de 
Salamanca, Coímbra y Évora, así como en las de Vallado-
lid y Alcalá de Henares y en diversos lugares en el “Nuevo 
Mundo”, por misioneros como Bartolomé de Las Casas y 
Antonio Vieira, entre otros, a partir de los siglos xvi y xvii.12

11	 Bartolomé de las Casas, De regia potestate o Derecho de Autodeterminación, edi-
ción crítica bilingüe por Luciano Pereña, Prendes Vidal Abril y Joaquín Azcárraga 
(Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Instituto de Cultura His-
pánica, 1969).

12	 Cfr. Pedro Calafate y Ramón Emilio Mandado, Escuela Ibérica de la Paz. La concien-
cia crítica de la conquista y colonización de américa (España: Ediciones Universidad 
Cantabria, 2014), pp. 44-45, 357-365.



52

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

El dominico es un jurista que dialogó y discutió en la presti-
giada Universidad de Salamanca; su formación y su relevancia queda 
al mismo nivel que los prestigiados juristas del derecho internacio-
nal de su tiempo; se le reconocen sus principales tesis y aportaciones 
jurídicas en el marco de la conquista y colonización de América; los 
temas principales de su filosofía jurídica son los siete siguientes: 1) 
no existe la esclavitud por naturaleza; 2) la legitimidad de las sobe-
ranías indígenas; 3) el imperio precisa de un pacto entre pueblos 
libres; 4) la sumisión o tiranía nunca es válida, incluso si es voluntaria; 
5) la guerra es justa para alzar la libertad; 6) el argumento de inferior 
civilización no justifica la guerra ni la esclavitud; 7) el jus praedicandi 
y la concesión del papa Alejandro VI: naturaleza y límites.

La siguiente opinión de Mauricio Beuchot enfatiza que fray 
Bartolomé fundamenta su filosofía del derecho en dos grandes ver-
tientes teóricas, la filosofía del hombre, por su carácter universal, 
racional, cognitivo, volitivo y afectivo, y la filosofía política, de don-
de se deriva el carácter social y político de los derechos naturales, 
individuales y colectivos de la sociedad. El derecho natural lascasia-
no parte de la escuela tomista salamantina, que surge de las propias 
necesidades y aspiraciones inherentes al género humano, que son su 
esencia o naturaleza humana. Además, la única fundamentación ra-
cional o filosófica que podrían tener los derechos humanos está en 
un derecho natural que los sustente, una racionalidad que busque 
el bien del ser humano, la recta ratio.13 

Bartolomé, escritor y político. Que aquel joven sevillano 
llegado a obispo de Chiapas, es escritor, sobra decirlo, por la sencilla 
razón de que heredó una docena de libros de consulta obligatoria 
en sus días, que siguen siendo leídos y comentados entre los que se 
aplican a estudiar el valor per se de este escritor conspicuo, atrevido 
y veraz, que solía dejar de lado las muletillas o lugares comunes y las 
adulaciones para construir sus ideas de modo directo, en defensa de los 
pueblos indios. Los títulos de sus obras sirven como evidencia palpable. 

13	 Mauricio Beuchot, Filosofía y política en Bartolomé de las Casas, pp. 65-67.



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

53

La otra virtud intelectual y pragmática es su quehacer polí-
tico, esto es, como el personaje sevillano que vivió las hazañas del 
descubrimiento y conquista de las Indias desde su niñez; él mismo 
soñó y laboró como conquistador enriquecido, y lo consiguió, pero, 
cuando se enteró de los castigos, humillaciones, sobajamientos, mal-
tratos y expropiaciones de los bienes de los indios, cuando vivió en 
carne propia las muertes y despojos de pobladores de La Española 
y de Cuba, una voz interior se le adelantó y lo hizo cambiar radi-
calmente. A los 30 años de edad y siete años de sacerdocio, como 
se adelantó en el capítulo previo, renunció espontáneamente, se re-
beló contra los conquistadores y se pasó al bando de los castigados 
y arrumbados indios de América. Fue así como nació su principal 
función de la vida, como defensor y ombudsman. A este respecto 
propongo tomar en cuenta las siguientes acotaciones.

1.	 Precisar las semejanzas y las diferencias entre ombudsman y 
defensor del pueblo para darnos cuenta si el uso que le da-
mos en este texto es adecuado y legítimo.

2.	 El primer ombudsman nació en Suecia en 1809, sus funcio-
nes se orientaban a la defensa y protección de quienes no 
tenían ni poder ni voz ante las instancias oficiales de los po-
deres públicos; el ombudsman participaba como mediador, 
como conciliador, para solucionar dilemas vinculados con 
la administración pública. El segundo tiene el mismo carác-
ter, funciones semejantes, pero ese concepto y ese nombre se 
fue adaptando a las condiciones y necesidades de los países 
ibéricos, de ahí pasó luego a las naciones latinas. Para el caso 
mexicano, contamos con la Comisión Nacional de los Dere-
chos Humanos y a  su titular se le conoció, originalmente, 
como ombudsman, después, poco a poco, se fue introducien-
do el nombre de defensor del pueblo, y el más frecuente en 
nuestros días es de comisionado. De aquí se desprende ac-
tualmente que el titular de esas tareas, en las universidades 
públicas, sea designado y nombrado por el Consejo Univer-
sitario como defensor universitario. 



54

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

3.	 Se emplea indistintamente ombudsman, defensor, procura-
dor, protector, etc., para vincular esas palabras con la función 
específica del primer ombudsman español, del siglo xvi, debe 
añadirse que Las Casas obtuvo el título, el nombramiento, la 
función y el desempeño correspondientes, por ello es que desde 
el prólogo de este libro he abierto la invitación para que defenso-
ras y defensores universitarios continúen investigando estas 
ideas, lo que nos permitirá confirmar o argumentar en el sen-
tido opuesto. 

4.	 Me pregunto por qué las investigaciones españolas o ibe-
roamericanas sobre las defensorías universitarias, pero 
también los estudios especializados sobre el antecedente y el 
origen del ombudsman y la defensoría, jamás han destacado 
o, al menos, enunciado ese vínculo de igualdad entre los dos 
términos. Tampoco se ha identificado y reconocido a fray 
Bartolomé de las Casas como defensor de las personas y de 
los pueblos del Nuevo Mundo. En suma, creo y deseo que en 
un futuro cercano las y los defensores de España, México, de 
otros países de América y de otras geografías, deberíamos ocu-
parnos por darle seguimiento a las ideas que ahora he incluido 
en este segundo capítulo. Se requerirán discusiones, investiga-
ciones y encuentros para profundizar este asunto pendiente.

Luego de este rodeo pertinente, volvamos al tema. Su voca-
ción política, profética, de protector y de ombudsman español lo 
irían preparando como el gran protector y ombudsman de los indios 
para continuar con su misión y su vocación persona. En una fecha 
precisa, el 17 de septiembre de 1516, los cardenales Francisco Jimé-
nez de Cisneros y Adriano de Utrech, encargados temporalmente 
de la regencia del reino, otorgaron un nombramiento honorífico de 
Estado al fraile Bartolomé de las Casas: “… constituyéronlo también 
por procurador o protector universal de todos los indios de las In-
dias, y diéronle salario por ello 100 pesos de oro cada año…”.14 La 

14	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias III, p. 136.



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

55

fecha anterior indica que su nombramiento es oficial y público des-
de 1516. Además significa que ese título honorífico debería servirle 
para continuar su trabajo pastoral y evangélico en las Indias. El primer 
servicio realizado, ya como procurador-ombudsman, consistió en 
preparar los lineamientos y los documentos necesarios que los reli-
giosos jerónimos llevaran a La Española, como una primera acción 
preventiva para detener los abusos de los conquistadores. Ese título, 
y el desempeño como ombudsman y protector español lo acompa-
ñará los siguientes 50 años, es decir, el resto de su vida. 

Ya con este nombramiento, Las Casas intervino y contribuyó 
a la edición de las Leyes Nuevas, como una clara defensa de los abo-
rígenes. De ahí se derivó su nombramiento como obispo (1543), 
cuya tarea principal consistiría en implantar y hacer respetar dichas 
leyes. Resultó imposible su aplicación en suelo chiapaneco, pues los 
colonos ya se habían apoderado de las principales provincias y jamás 
admitieron someterse al espíritu de esa legislación de 1542. Con-
cluida su responsabilidad episcopal el año de 1547, ya en Madrid, 
dedicó sus últimos años de vida a la labor fundamental que más le 
atraía, su tarea de un mediador, defensor y ombudsman permanente 
a favor de los pueblos de Indias. 

Sacerdote, religioso y obispo

Su primera profesión clerical nació desde su infancia, cuando su 
hermana Isabel le propuso que se hiciera sacerdote para rebajar un 
poco los apuros de la economía familiar, pues los padres gozaban de 
buena reputación y mejor paga. No fue ese consejo lo que le con-
dujo a su vocación clerical, aunque la semillita había sido sembrada. 
Luego vendría su viaje a Indias, donde permaneció de 1502 a 1506, 
año en que regresó de La Española, pasó a Sevilla y siguió su  viaje a 
Roma, donde en 1507 fue ordenado sacerdote. Cuando regresó a la 
ciudad de Santo Domingo comenzó su doble jornada, como sacerdo-
te, capellán del ejército y como conquistador. Con tales actividades 
continuó hasta 1514, cuando tuvo una revelación que le hizo caer en 



56

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

cuenta de las crueldades cometidas por sus compañeros españoles y de 
su propia actitud de apropiación del trabajo de los indios que tenía en-
comendados. Así vivió su primera conversión personal. 

Concluida la segunda etapa de formación religiosa, año de 
1529, empezó su labor de catequesis, evangelización y defensa de los 
indígenas, ahora con la fortaleza y el acompañamiento de los domi-
nicos y de la Universidad de Salamanca, que resultó una etapa muy 
productiva teórica y evangélicamente. Su labor pastoral continuó 
una ruta interesante que lo llevó a preparar y planear novedosos ex-
perimentos de catequesis y evangelización; su activismo político se 
incrementó y su legítimo interés a favor de los indios lo llevó a par-
ticipar directamente en la elaboración de las Leyes Nuevas, 1542, 
siempre con el propósito de librar a los nativos centroamericanos de 
las ataduras y sometimiento españoles. 

Tan importante fue su esfuerzo y su colaboración con la 
Corona, que el mismo rey Carlos V presentó su candidatura para 
el obispado de Perú, petición que voluntariamente rechazó por 
razones que no vienen a cuento, pero admitió la postulación del 
obispado de Ciudad Real de Chiapas, México. El 30 de marzo de 
1544 se estrenó como pastoral episcopal. Seguramente Carlos V y el 
mismo obispo Las Casas habían acordado y planeado un conjunto 
de proyectos de trabajo que le abrirían las puertas de su diócesis y, 
al mismo tiempo, empezaría el obispo a buscar el modo de involu-
crarse y de convocar a los sacerdotes de la mitra y a los parroquianos 
de Chiapas para darles a conocer los propósitos de las Leyes Nuevas; 
sin embargo, esos proyectos no prosperaron, prácticamente los co-
lonos se adelantaron a la entrada del obispo a la catedral. Ellos se 
alteraron, gritaron al obispo Bartolomé, pero éste supo serenarse y 
encarar a todos, al grado que acabaron pidiendo disculpa y ponién-
dose a sus órdenes.15 En cambio, en una reunión de obispos en Ciudad 
de México, Las Casas logró convencer a sus colegas de las bondades del 
proyecto y del fuerte respaldo que recibirían por parte de la Corona. 
Estas luchas resultaron infructuosas, pues conquistadores y colonos 

15	 Agustín Yánez, Fray Bartolomé de las Casas. El conquistador conquistado (México: 
Ediciones Xóchitl, 1942), pp. 81-87.



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

57

ya habían echado raíces y se habían apropiado de cuantas rique-
zas, tierras y pueblos habían conquistado. Frente a este panorama 
sombrío, el año de 1550 renunció a la diócesis y se regresó a España 
con la plena convicción de no regresar más a Indias, para dedicarse 
a proteger esos pueblos en las instancias oficiales. Así abandonó su 
función episcopal y continuó su larga vocación defensora.

Desde que se integró a la Orden de los Predicadores, Las Ca-
sas estableció puentes de comunicación, consulta y análisis con los 
religiosos dominicos, reconocidos profesores de las universidades de 
Valladolid, Valencia y Madrid, para estudiar los problemas jurídi-
cos y políticos de la conquista. Del mismo modo, en la Universidad 
de Salamanca se crearon grupos de discusión sobre los derechos de 
los españoles en Indias, sus limitaciones y sus obligaciones; revisó el 
carácter eclesiástico y jurídico de las bulas papales de cesión de de-
rechos y obligaciones para la evangelización; cuestionó la soberanía 
política de los reyes españoles en Indias. 

Consejero de la Corona y de Carlos V

En 1515, Las Casas acompañó a Antonio de Montesinos para expo-
ner al rey don Fernando la grave situación de explotación y muerte 
que padecían los pueblos de Indias a raíz de la conquista. En este 
marco, el cardenal Francisco Jiménez de Cisneros le pidió acompa-
ñar a tres religiosos jerónimos que irían a Indias para constatar las 
acusaciones denunciadas desde el púlpito de Santo Domingo, para 
exigir cuentas a los españoles gobernantes en las ciudades de tierras 
americanas. El proyecto original ordenaba a los jerónimos: a) quitar los 
indios a los del Consejo del rey y a todos los que residían en Castilla, 
que sumarían más de dos mil esclavos a su servicio; b) que se quitasen 
los indios que tenían los jueces  y oficiales del rey, que eran los que 
peor los trataban, porque habían vivido como moros sin rey; c) los 
jerónimos no venían a las Indias como gobernadores, sino como eje-
cutores del proyecto imperial español. Lástima, algo extraño sucedió 
en el interior del Consejo de Indias, pues lo que los jerónimos llevaban 



58

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

era otro plan de trabajo, muy distinto del acordado inicialmente en 
el Consejo de Indias.16 Por desgracia aquella misión especial respal-
dó los crímenes de los españoles. 

Para hacer efectivo el proyecto expuesto por el clérigo, el rey 
autorizó que fuese Las Casas quien nombrase las mejores personas 
del propio Consejo Supremo del Rey para ello, y éste designó a cua-
tro consejeros. El rey agregó algunos más, entre otros, al cardenal 
Adriano, que después fue papa y, en ese tiempo, era inquisidor ma-
yor de España. En total concurrían entre 30 o 40 del Consejo del 
Rey, que fueron casi jueces sobre el Consejo de Indias, que tam-
bién era del rey. La respuesta del obispo Fonseca fue de rechazo por 
no tomarlo en cuenta; esto aumentó las  diferencias entre ambos 
consejos. La composición final de la comisión de apoyo al clérigo 
fue decisión del rey. De este modo, ni las iniciativas lascasianas pros-
peraron, ni la autoridad del rey fue suficiente para modificar las 
condiciones de explotación de Indias.

Durante 1515 a 1543, el clérigo realizó tres viajes a España 
para atender diversos asuntos relativos a las Indias. En estos esce-
narios podemos advertir el hiperactivismo que lo caracterizaba 
cuando se proponía movilizar instituciones eclesiásticas y políticas 
para beneficiar sus proyectos liberadores. Originalmente su influen-
cia se reducía al Caribe: la costa de Cumaná, tierra firme del Darién. 
Con el paso del tiempo su influencia se extendió desde la Nueva Es-
paña, Centroamérica y Perú, posteriormente, de 1531 en adelante, 
fue agregando una multitud de regiones que iban desde el norte de 
la Nueva España hasta el sur de Chile, desde Panamá a las Guayanas. 
Se sumaron a su proyecto autoridades municipales, gobernadores y 
funcionarios de la Corona española. 

Esto es, como consecuencia de ese activismo permanente, se 
generó una especie de panlascasianismo,17 lo que permitió conseguir 
sus propósitos: 1) reclutar frailes para la evangelización del Nuevo 
Mundo, encargo avalado por los obispos de México, Guatemala, Mi-
choacán, Tlaxcala y el gobernador Pedro de Alvarado; 2) informar 

16	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, vol. III, pp. 118- 124.
17	 Helen Rand Parisch, Harold E. Weidman, Las Casas en México, pp.  57-59.



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

59

al emperador Carlos V de la situación dominante del momento, a 
solicitud del obispo Zumárraga y autoridades de Guatemala y Hon-
duras; 3) alcanzar el respaldo real para la evangelización pacífica de 
Tezulutlán, del capítulo provincial; 4) lograr “el remedio universal 
del Nuevo Mundo”; 5) conseguir el respaldo a los planes del virrey 
Antonio de Mendoza; de Francisco Marroquín, obispo de Guate-
mala; Vasco de Quiroga, obispo de Michoacán, así como el apoyo 
personal del emperador. Hacia 1540, le fue autorizado el proyecto 
de evangelización en la región de Tuzulutlán o ‘tierra de guerra’, 
también la participación permanente de fray Luis de Cáncer, fray 
Rodrigo de Labrada y fray Pedro de Angulo, religiosos dominicos, 
y se prohibió el ingreso a esa zona por cinco años, a todo español 
ajeno al proyecto. Los resultados de evangelización fueron muy fa-
vorables. Se le cambió a la región el nombre y pasó a ser  ‘Tierra de 
la Vera Paz’, con plena participación del futuro obispo de Chiapas.

De marzo a octubre de 1541, fray Bartolomé continuó su-
mando reales cédulas para asuntos particulares de las Indias. Fue 
hasta mediados de abril de 1542 cuando se dio el encuentro con el 
emperador y le informó con pleno desahogo y respeto de los cohe-
chos de que eran víctimas algunos miembros del Consejo de Indias; de 
la destrucción de las Indias en todas sus regiones; de los remedios que 
él, avalado por las autoridades señaladas, animoso y sincero proponía. 

En respuesta, el rey Carlos V, admitiendo que eran asun-
tos de su competencia, procedió a poner remedio: en mayo 1542 
hizo visita de inspección al Consejo de las Indias, la primera que se 
efectuaba, y el resultado fue la destitución de tres de sus miembros, 
dos consejeros y del presidente Gerónimo de Loaisa, de éste por su 
edad; se convocó a junta extraordinaria, presidida por el rey, en la cual 
participó como informador Las Casas, quien expuso lo que ya había 
enterado al rey, de los desafueros que ocurrían en las Indias y sus reme-
dios; a manera de conclusión, admitió la necesidad de redactar nuevas 
ordenanzas generales para reformar la situación lamentable de todas 
las regiones de Indias, “siguiendo la línea de remedios que proponía 
el padre Las Casas, para lo cual nombró una comisión de técnicos 



60

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

para que redactasen el borrador de tales ordenanzas”.18 Para aclarar 
las iniciativas del sacerdote, le pidieron un resumen para que les sir-
viese de borrador preliminar.  Así lo hizo. Las nuevas ordenanzas 
se conocieron como Leyes Nuevas de Indias y fueron firmadas por 
el emperador el 20 de noviembre de 1542 en Barcelona. Debe aña-
dirse que Las Casas se trasladó a Monzón y a Barcelona, donde se 
reunieron los miembros del Consejo; alguno de ellos le solicitó una 
nueva síntesis de los conflictos, de donde salió el título de Brevísima 
relación de la destrucción de las Indias, texto polémico porque en él 
descargó diversos documentos e informaciones que le fueron entre-
gadas por sacerdotes, religiosos, obispos y caciques prehispánicos, 
lo que causó mucho malestar entre colonos y autoridades españolas. 
Al mismo tiempo, hay que admitir que, ese pequeño libro, sirvió 
como fundamento de las Nuevas Leyes.

Defensor de derechos humanos de pueblos 
de Indias

Precursor del anticolonialismo

Bartolomé de las Casas fue un personaje histórico que no pasó des-
apercibido en el entorno del descubrimiento y conquista de España 
en las Indias, desde 1514 hasta su muerte en 1566. La llegada de 
los dominicos a La Española de Santo Domingo significó su primer 
despertar a los problemas derivados de la entrada de los españoles 
en tierras de Indias, y a partir de 1515 interviene activamente en las 
negociaciones en España.19

18	 Isacio Pérez Fernández, Bartolomé de Las Casas: viajero por dos mundos. Su figura, su 
biografía, su personalidad (Perú: Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolo-
mé de las Casas”) 1998, pp. 90.

19	 Emilio García, “Bartolomé de las Casas y los derechos humanos”, en Maceiras Fafián, 
Manuel y Luis Méndez Francisco (coord.), Los DH en su origen. La República Do-
minicana y Antón Montesinos (Barcelona: Editorial San Esteban, 2017), pp. 85-86; 
Mario Ruiz, Crítica de la razón imperial. La filosofía política de Bartolomé de Las 
Casas (México: Siglo Veintiuno Editores, 2010), pp. 35-36.



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

61

El reconocimiento como precursor del anticolonialismo es 
un título que le han otorgado recientemente investigadores de su 
vida y de su obra, entre ellos Juan Friede, en su libro Bartolomé de 
las Casas: precursor del anticolonialismo, quien resalta el trabajo fino 
y cuidadoso que llevó a cabo como religioso misionero y evange-
lizador, como escritor, mediador y diplomático español a favor de 
los conquistados. Debemos saber que en el debate político sobre 
las conquistas, como en la polémica de Valladolid, se reflejaron dos 
fuerzas opuestas: los promotores del colonialismo imperial en las 
Indias, entre ellos conquistadores, historiadores oficiales y gran 
parte de los gobernantes de la Corona, en España y en Indias y los 
defensores de pueblos, personas, cultura y bienes de las naciones 
indias, entre ellos fray Bartolomé. 

El investigador colombiano Friede insiste que 

no se ha resaltado suficientemente  en los estudios lascasianos 
el hecho de que más que jurista, teólogo, historiador o mo-
ralista, Las Casas era ante todo cabeza de un movimiento 
político, organizador de un verdadero partido activista, el 
único partido pro indígena habido hasta ahora en España y 
en América, que tuvo una resonante influencia sobre la rea-
lidad americana.20 

Friede insiste en que fray Bartolomé proyectaba convertir 
esos territorios en estados indígenas autónomos, sujetos a la Corona 
e independientes de la nociva influencia del colono. Es una exigen-
cia que Las Casas repetirá insistentemente en sus cartas y opúsculos 
posteriores y en sus diversas intervenciones políticas, por ejemplo, 
el Tratado comprobatorio se afianzaba teóricamente en esa exigencia 
y obligación de la Corona de devolver a los príncipes y caciques in-
dios su señorío y autoridad. Ello quedó de manifiesto mediante sus 
obras, especialmente en Del único modo de atraer a todos los pueblos 

20	 Juan Friede, Bartolomé de Las Casas: precursor del anticolonialismo (México: Siglo 
Veintiuno Editores, 1974), pp. 12, 134 y ss.



62

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

a la verdadera religión; Apologética historia sumaria; Historia de las 
Indias, entre otras. 

Un argumento adicional de su espíritu anticolonial lo encon-
tramos en su insistencia para que se aceptara la legitimidad de los 
gobernantes y los derechos de los pueblos originarios, demandaba 
también el reconocimiento de sus naciones, su historia y su cultu-
ra o, dicho en otros términos, implicaba respetar su existencia y su 
condición de seres humanos iguales para prevenir toda invasión.21

Defensor de los indios, de los negros 
y de los esclavos

Si algo define al clérigo y dominico es su trabajo y su vocación para 
comprender, respaldar y enaltecer los principios, valores, virtudes y 
formas de vida de los pueblos americanos, características esenciales 
a la función pública de defensor del pueblo, antes identificada con 
ombudsman.22 Para muchos especialistas, como Isacio Pérez Fer-
nández, Juan Friede y Gustavo Gutiérrez, el obispo de Chiapas es 
por antonomasia profeta, defensor y protector de indios, de negros 
y de los esclavos. Denunció y delató a quienes regían la política de 
conquista, avasallamiento y autorizaban a gobernantes, almirantes y 
funcionarios de la Corona en contra de los pueblos indígenas. Su voz 
en el desierto caló hondo más de una vez, fue atendida, escuchada, 

21	 Mario Ruiz, Crítica de la razón imperial, p. 235.
22	 Conviene precisar semejanzas y diferencias entre ombudsman y defensor del pueblo. 

El primero nació en Suecia en 1809, sus funciones se orientaban a la defensa y protec-
ción de quienes no tenían ni poder ni voz ante las instancias de los poderes públicos, 
participaba como mediador, como conciliador para solucionar los dilemas vinculados 
con la administración pública. El segundo tiene el mismo carácter, funciones semejan-
tes, pero ese concepto y nombre se fue adaptando a las condiciones y necesidades de 
los países ibéricos, luego en las naciones latinas. Para el caso mexicano, aquí contamos 
con la Comisión Nacional de los Derechos Humanos y a  su titular se le conoció, origi-
nalmente, como ombudsman, después, poco a poco se fue introduciendo el nombre de 
defensor del pueblo, después defensor de otros temas sociales específicos hasta llegar a 
las universidades. En síntesis, se utiliza indistintamente ombudsman o defensoría.



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

63

respaldada por algunos sectores de los consejos regios y por distintas 
instituciones religiosas y académicas españoles, pero no fue suficiente.

El obispo dominico Gustavo Gutiérrez, uno de los teólogos 
contemporáneos que más se han acercado a la fuente teológica, 
evangélica y de liberación de fray Bartolomé, defiende su vida y su 
obra como anticolonialista y protector de los indios y los negros. 
Nos cuenta que su larga vida le permitió ser un testigo privilegiado 
del encuentro de dos culturas diferentes; ideó mil proyectos, acertó 
en unos y se equivocó en otros, bregó con tenacidad impresionante, 
supo analizar situaciones con gran lucidez, resistió numerosos ata-
ques, logró muchos de sus objetivos, evolucionó en su pensamiento. 
“Nos resulta hoy tan significativo el testimonio de Bartolomé de las 
Casas que estuvo urgido por anunciar debidamente el Reino de 
Dios, defendiendo la vida y la libertad de aquellos en quienes su fe 
le hacían percibir a Cristo mismo”. El libro del obispo peruano, En 
busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento de Bartolomé de las 
Casas, se orienta a las reflexiones que surgen al compás de la agitada y 
combativa vida de Las Casas, parte de la cual pasó –dice su testamen-
to– “yendo y viniendo de las Indias a Castilla, y de Castilla a las Indias 
muchas veces”.23 No fue un personaje aislado, “sino que además tuvo 
a lo largo de su vida muchos compañeros (misioneros, obispos, teó-
logos, académicos e incluso ciertos funcionarios reales y miembros 
del Consejo de Indias) en la tarea de defensa de los indígenas”.24

El médico y sociólogo chileno, Alejandro Lipschutz, en su 
obra El problema racial en la conquista de América, resalta las dos 
visiones españolas en torno al encuentro y la conquista. La que re-
presentó Ginés de Sepúlveda, quien en su Tratado sobre las justas 
causas de la guerra contra los indios refleja el modo de pensar de 
aquellos españoles que disfrutan en las Indias de la conquista en 
franca oposición a los intereses de España y de la Iglesia; y la que de-
fendió y difundió por todos los medios y recursos disponibles fray 

23	 Gustavo Gutiérrez, En busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento  de Bartolomé 
de las Casas (Lima:  Instituto Bartolomé de las Casas y Centro de Estudios y Publica-
ciones, 2011), p. 15. 

24	 Gustavo Gutiérrez, En busca de los pobres de Jesucristo…, pp. 11-18.  



64

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Bartolomé, que es la visión de los conquistados, invadidos, agravia-
dos, asesinados, expropiados de sus riquezas territoriales, marítimas 
y culturales. En ese sentido, Las Casas representa la vida de los 
profetas, pues sus enseñanzas son un anacronismo para los contem-
poráneos muy satisfechos del statu quo, del mismo modo que Jesús 
y sus discípulos vivieron defendiendo a los pobres y desamparados, 
enfrentados con los que controlaban los intereses sociales y cultu-
rales de Judea, de tal modo que se creyó que su mensaje caía en el 
“vacío infecundo”. Hoy en día el pensamiento de ambos defensores 
trasciende sus naciones y representan un mensaje de vida y esperan-
za, en sus respectivos ámbitos y contextos.25

Sobre el mismo tema, Isacio Pérez Fernández sostiene lo si-
guiente: 

Nadie hasta ahora se ha atrevido a negar que el sevillano fue 
un buen religioso, cargado de buena voluntad y, por anto-
nomasia, “el defensor de los indios”; aunque muchos de sus 
contemporáneos, por la “ceguedad” provocada por el legado 
mental heredado y el ambiente, se dedicaran a “interpretar” 
perversamente tal epíteto alegando que, si defendió a los in-
dios, no era por amor a los indios sino más bien por “odio a 
los españoles”. Así nació la leyenda negra y de “antiespañol” 
del padre Las Casas, que “sus compatriotas y míos” han sos-
tenido durante casi cinco siglos, y no se enteran de los juicios 
altamente favorables emitidos por personas especializadas 
en el ámbito histórico, cultural y antropológico del mundo. 
Veamos algunos ejemplos notables. 

El francés Marcel Bataillon asegura que Las Casas tiene 
la misma “estatura histórica” que Cristóbal Colón. Para André 
Saint-Lu, es una personalidad cuyo nombre “evoca inmensidad” y 
“profundidad”.  Juan Pérez de Tudela apunta que el obispo Bar-
tolomé es “una de las figuras cumbres que ha producido España”. 

25	 Alejandro Lipschutz, El problema racial en la conquista de América (México: Siglo 
Veintiuno Editores, 1975), pp. 78-79. 



Capítulo 2. Las Casas: sus funciones reconocidas

65

Para el español Manuel Jiménez Fernández es “una de las figuras se-
ñeras de la Historia universal y la primera hispánica”.26 Cierra Isacio 
Pérez con la siguiente sentencia: 

[Las Casas es] La máxima y más ilustre encarnación del ca-
risma profético en la Orden religiosa fundada por santo 
Domingo de Guzmán, español. En los dominicos ha habido 
máximos doctores, como santo Tomás de Aquino, ejempla-
res animadores del pueblo de Dios, San Vicente Ferrer; pero, 
entre los profetas, no sé que ninguno vaya por delante del pa-
dre Las Casas, y el que le sigue está a una legua de distancia.27

Añade que a nadie se le ha ocurrido decir que fray Bartolomé 
de las Casas, en su tiempo, fue también, por antonomasia, “el de-
fensor de los negros” y de los esclavos. Afortunadamente la leyenda 
negra contra Las Casas y la de “antiespañol” se va desvaneciendo 
poco a poco.

El filósofo y psicólogo Emilio García García expone las si-
guientes ideas.

La persona de fray Bartolomé se nos presenta en nuestro tiem-
po estrechamente ligada a la teoría y práctica de los derechos 
humanos. Fue el defensor de los indios y, por ende, defensor 
de los hombres, de todos los hombres, de todos los oprimidos 
en todos los tiempos y en todos los lugares. Defenderá sus 
derechos como seres humanos, personas racionales y libres, y 
luchará por conseguir para ellos la igualdad humana, la dig-
nidad, la libertad, la justicia y preservar su cultura, su tierra y 
sus bienes. Durante cinco siglos su figura ha estado rodeada 
de polémica: para unos, es el gran promotor de los derechos 
humanos, defensor de los indios y de todos los hombres, par-
ticularmente de los oprimidos y de los indígenas; en cambio, 
para otros, ha sido un gran agitador de masas, personalidad 

26	 Cfr. Isacio Pérez, Fray Bartolomé de las Casas. Defensor de los indios, pp. 7-8.
27	 Isacio Pérez, Fray Bartolomé de las Casas. Defensor de los indios a defensor de los negros, 1984.



66

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

obsesiva-compulsiva, cuyos escritos panfletarios contribuye-
ron a la leyenda negra contra España.28 

Vamos a concluir este capítulo recuperando el espíritu del 
título, en otras palabras, vamos a reforzar las distintas y comple-
mentarias tareas públicas que emprendió en su vida, porque, como 
se describe aquí, fue una persona tan versátil y diversa, ubicua y 
poderosa, inclinada a favor de los desfavorecidos de Indias y presen-
te e influyente en los círculos oficiales de la Corona, radical en su 
creencia religiosa y evangélica, en su perfil filosófico y político, que  
excomulgó a colonos y a funcionarios del reino. 

Esa pluralidad de funciones y labores fue posible, porque en 
cada etapa de su vida empujó novedosos planes religiosos y políti-
cos, se asoció con caciques indígenas, con religiosos y obispos, sumó 
a universidades y académicos a sus proyectos de defensa de los in-
dios y dejó de lado la influencia pro imperial de Ginés de Sepúlveda. 
Convenció a Carlos V para la edición de las Leyes Nuevas, 1542, y 
en 1550, Carlos V le pidió que en la controversia de Valladolid, Las 
Casas argumentara teológica y jurídicamente sobre la Conquista, 
sus consecuencias y la evangelización de los indios. También “con-
venció” al rey Felipe II de no aprobar la condición de perpetuidad 
de las encomiendas. En todo este conjunto de faenas profesionales, el 
autor de Historia de las Indias se alza como triunfador cuyas bande-
ra política y evangélica fue la protección de las indias y los indios del 
Nuevo Mundo.

Por tanto, llevando a cabo esa magna obra evangelizadora y 
jurídica a favor de los indígenas, el sacerdote sevillano y obispo de 
Ciudad Real de Chiapas atendió una a una todas las funciones pú-
blicas que se enlistan en este capítulo. Adicionalmente se le admira 
como escritor incansable. 

28	 Emilio García, “Bartolomé de las Casas y los derechos humanos”, pp. 81-82.



CAPÍTULO 3

CONVERSIONES 
DE FRAY BARTOLOMÉ 

Datos generales

El sevillano Bartolomé fue un activista en muchos aspec-
tos. Relator de historias conocidas, de libros de denuncias, 
cartas personales para autoridades y reyes españoles, para 

obispos mexicanos y un sinnúmero de otras producciones intelec-
tuales de primer orden. Sirvan las referencias previas para valorar 
su diversidad intelectual y su creatividad, pues en su dilatada vida 
encontramos viajes marítimos, jornadas de caminatas a pie, en-
cuentros con autoridades de la Corona y con los reyes españoles. 
Con la misma soltura y naturalidad lo encontramos catequizan-
do, bautizando, celebrando eucaristías, evangelizando, mediando 
conflictos entre nativos y europeos, conviviendo con sacerdotes, 
religiosos, priores y superiores de las órdenes mendicantes, obis-
pos, así como con caciques, reyes y autoridades principales de los 
pueblos americanos. 



68

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Esas convivencias le abrieron muchos caminos, mesas de tra-
bajo, diálogos, negociaciones y participaciones, haciendo oír su voz 
religiosa autorizada, bien informada, con fundado criterio jurídico 
y ético para cada acontecimiento. Su madurez personal se fue per-
feccionando en los encuentros con conquistadores y conquistados, 
dado que observó frecuentemente dos utopías a lo largo de su vida: 
la protección de los indios y sus naciones, y la defensa de su patria 
por encima de abusos, crímenes y vejaciones del reino y de la Coro-
na española.

El teólogo peruano Gustavo Gutiérrez Merino encomia la 
presencia y el trabajo libertario de Bartolomé de las Casas. “En su 
caso, obras y compromisos son inseparables, se iluminan y se sostie-
nen mutuamente; estudiarlos es infundir vida a la memoria de sus 
reflexiones”.27 En su libro En busca de los pobres de Jesucristo, afirma 
que Las Casas fue un testigo de su tiempo. Afortunadamente su lar-
ga vida le permitió hacerse una idea completa y diáfana de su época 
y de lo que defendió. Las Casas escribió de sí mismo: “Soy el más 
viejo de edad –afirma no sin cierto orgullo–, el que más ha vivido 
quizás y de más tiempo gastado por experiencias que hoy vive, si 
por ventura no hay uno o dos en todas estas occidentales Indias”.28 
En cambio, fray Toribio de Benavente, Motolinía, misionero fran-
ciscano en América, en una carta redactada al emperador Carlos V, 
el 2 de enero de 1555, critica acremente al religioso Las Casas con estas 
palabras: “Yo me maravillo cómo Vuestra Majestad y los de vuestros 
Consejos han podido sufrir tanto tiempo a un hombre tan pesado, in-
quieto e importuno y bullicioso y pleitista, en hábito de religioso, tan 
desasosegado, tan mal criado y tan injuriador y perjudicial y tan sin 
reposo…”.29 

Este capítulo permite distinguir las tres etapas de su for-
mación personal como defensor y protector, como ombudsman, 
de la población indígena americana. Su inicial vocación se topó 

27	 Gustavo Gutiérrez, En busca de los pobres de Jesucristo, p. 11.
28	 Gustavo Gutiérrez, En busca de los pobres de Jesucristo, p. 11.
29	 Toribio de Benavente, Historia de los indios de la Nueva España (México: Porrúa, 

1969), pp. 207-208.



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

69

con distintos problemas circunstanciales, decisiones individuales, 
planes de evangelización que no prosperaron, debates públicos a 
favor de esta población, la inmadurez individual y la incompren-
sión de los intereses últimos de la Corona y del Consejo de Indias, 
las enseñanzas y aprendizajes de la evangelización de los religiosos, 
hechos que lo condujeron a reformular su trabajo sacerdotal, como 
lo documentamos con algún detalle en este apartado. Así, vamos a 
recorrer las tres etapas o conversiones de su madurez misionera y de 
su inserción en la vocación de defensor de los pueblos de América. 
Primero como sacerdote, luego como religioso dominico, finalmen-
te ya en su etapa de obispo y obispo emérito. 

Cuando se habla de la primera conversión, la mayoría de 
los especialistas remiten a la propia narración que redactó en His-
toria de las Indias.30 La segunda transformación le ocurrió a los 
39 años, en 1523, como consecuencia de sus planes frustrados de 
evangelización pacífica, lo que le motivó a ingresar al convento de 
los dominicos en La Española, Santo Domingo. Quienes sostienen 
una tercera conversión, la localizan entre los años de 1547-1550, 
su etapa de obispo en Chiapas, México, y su retorno a España por 
última vez. Esto permitirá asomarnos a su historia personal, a las 
motivaciones que mostraba en cada etapa y a la fuerza de voluntad 
que hubo que sortear para corregir lo que había emprendido mal y 
para esclarecer y retomar su vocación religiosa y de defensor.

Primera conversión. 
De encomendero a antiencomendero

Las Casas, un cristiano por origen de familia, de su entorno sevillano y 
porque su juventud lo llevará a iniciar la carrera sacerdotal, se encami-
nará a niveles y ocupaciones propias de una persona que se consagra al 
servicio de Dios. El hecho de haber sido sacerdote diocesano durante 
la conquista (1507-1523) fue un modo de estar ya situado, aunque 

30	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, III, pp. 92 y ss.



70

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

desde ese ángulo singular, de este modo, su primera conversión, en 
1514, lo llevó a experimentar un cambio real de sus convicciones 
y vivencias de juventud, al pasar de clérigo encomendero a clérigo 
antiencomendero,31 dando paso a la profundización de su bondad y 
a quitarse el velo que cubría sus ojos ante la injusticia, la explotación 
y su posición de privilegios. Su conversión no fue sólo dejar de obrar 
la injusticia, y las consecuencias que de esto se derivaban, sino tam-
bién le significó comenzar la predicación de una vida cristiana nueva 
que integrara los diversos aspectos de la gente y de los indígenas. De 
ahora en adelante buscará formar una comunidad de indios y espa-
ñoles, todos cristianos, cuya condición indispensable sea la justicia 
y su centro el amor entre pueblos diversos. Tal vez un propósito 
inusual entre un español y los indígenas, pero que él lo mantuvo en 
alto a lo largo de su vida.

Qué fructífera resultó su experiencia mística, pues le marcará 
con firmeza el resto de su vida y lo conducirá a entregarse plena-
mente a las siguientes etapas de evangelización. En consecuencia, 
dejará sus indios encomendados, ahora podrá denunciar la permisi-
vidad de las encomiendas, iniciará viajes a España con la intención 
de mostrar su carácter de reformador de la  injusticia, presentarse 
ante el rey Carlos V y luego ante el cardenal Cisneros, regente de 
la corte a la muerte de éste, y organizará sus cualidades de planea-
dor y evangelizador. Con esa vitalidad cristiana renovada, presentó 
su primera iniciativa de reforma para las Indias, misma que fracasó 
debido a la ineficacia de los padres jerónimos y del presidente del 
Consejo de Indias, Juan Rodríguez de Fonseca, obispo de Burgos. 
Casi inmediatamente después se comprometió en otros dos inten-
tos de reforma, producto de esta conversión decisiva en que siente e 
intuye la fuerza actuante de la divina providencia, pero también sin 
los resultados favorables.32 

31	 Agustín Yáñez, Fray Bartolomé de las Casas. El conquistador conquistado, pp. 175-
184. Ese es el título del libro del escritor y diplomático mexicano.  

32	 Carlos Castillo Mattasoglio, Libres para creer. La conversión según Bartolomé de las 
Casas en la Historia de las Indias, Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 
1993, pp. 27-28.



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

71

Vamos a desviarnos un momento para poner en el centro 
a la figura del dominico, amigo, compañero de viajes y confesor de 
Las Casas, fray Antonio de Montesinos. Ya hemos leído sobre su 
relampagueante sermón del cuarto domingo de adviento, aho-
ra añadiremos otros datos para comprender esa transformación 
interior. Fray Antonio, un religioso serio, profundo, maduro, abne-
gado, con dotes de buen orador y amigo de quienes se acercaban a 
él; al mismo tiempo es la primera figura del mundo iberoamericano 
que pronuncia una homilía que pone en el centro el valor de la per-
sona, la igualdad de todos los hombres, la racionalidad de todas las 
personas, que exige respeto a la vida y a las personas, que protege los 
derechos naturales de los indios y de toda la población de Indias. 
Su discurso del 21 de noviembre retumba por todo Santo Domin-
go y llega hasta la Corona española; sus efectos removieron vidas 
y conciencias del gobernador, de autoridades de la administración 
pública española en Indias, de cuantos asistieron a ese inesperado 
sermón a favor de los derechos naturales, económicos y evangéli-
cos de la grey indiana, hoy reconocidos como derechos humanos. 
También afectó la vida de fray Bartolomé de las Casas que, no estan-
do presente ese día, se enteró del mensaje bíblico de la Voz del que 
clama en el desierto de los corazones humanos, de quienes poseen 
encomiendas e indios a su servicio.33 El predicador Montesinos es 
una figura entrañable que convivirá frecuentemente en los proyec-
tos de su amigo Bartolomé. 

Montesinos no solo ejerció influencia desde el púlpito,según 
las investigaciones de estos años, fue el confesor que más de una 
ocasión apercibió a Las Casas de su forma de vida como clérigo en-
comendero y capellán de la milicia, ya que participó en la misión 
militar que invadió y conquistó la isla de Cuba, además de que po-
seía indios para su beneficio personal, sacaba provecho del trabajo 
de sus encomendados, más allá del buen trato que otorgaba a los in-
dígenas. Le hace saber que vive en pecado, que así no se salvará, que 
su vida es una contradicción, pues, por un lado ejerce el sacerdocio, 

33	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias vol. III, 441-442.



72

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

predica en su provincia y condena las agresiones de los colonos y 
españoles radicados desde hace tiempo y, por el otro, él mismo incu-
rre en esos mismos vicios, de abuso y explotación que echa en cara a 
sus connacionales. Resulta necesario apuntar que fue fray Pedro de 
Córdova, el superior de los dominicos, quien le negó la absolución 
sacramental a causa de su condición de encomendero. Al respecto, el 
mismo Bartolomé comenta de sí mismo, que todavía por un tiempo 
más subió a predicar, ahora ya con ese cargo de conciencia a flor de 
piel, pues sería hasta el 15 de agosto de 1514, domingo de Pentecos-
tés, cuando renunció en público a sus propiedades, a sus indios y a 
su vida anterior. Los actos litúrgicos del sacramento de la penitencia 
lo llevaron a corregir su modus vivendi de sacerdote conquistador 
y encomendero.34 Obviamente su homilía causó sorpresa, resultó 
inesperado su anuncio, casi un exabrupto para un diocesano. Desde 
ese día, fue congruente con su reflexión y renuncia a sus bienes y a 
su forma de vida. Desde el altar de la catedral suplicó comprensión 
para esta decisión personal tan radical y manifestó a sus oyentes que 
Dios le había iluminado y le había pedido esa conversión total.

Asimismo, además de compartir el pan y la sal con alguna 
frecuencia, laboraban en las misiones y catequesis para españoles e 
indios; también se acompañaron a España, por orden expresa del 
superior dominico, en diciembre de 1515, para exponerle un diag-
nóstico cuidadoso y otros pormenores de los padecimientos de los 
conquistados entre la gente del Nuevo Mundo. Obviamente el que 
más provecho sacó de esa relación fue Bartolomé, pues esa convi-
vencia de varios años le permitió pensar, reflexionar y ahondar su 
arrepentimiento, para poder seguir en la tarea evangélica y defensora 
que él se había propuesto. Hay investigadores que cuestionan las in-
tenciones de su primera conversión, llegando a decir que Bartolomé 

34	 Un matiz necesario. Los sacerdotes diocesanos o eclesiásticos del siglo xvi recibían 
instrucción de la monarquía y del obispo que presidía el sector clerical al que perte-
necía Bartolomé de las Casas; ellos prometen celibato y obediencia a su obispo. Los 
religiosos, en cambio, hacen tres votos, de pobreza, castidad y obediencia, y depen-
den del superior de orden. Los primeros pueden tener bienes, los segundos no, bajo 
juramento para ordenarse. Bartolomé poseía riquezas, encomienda; los religiosos se 
ceñían a los tres votos conocidos.



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

73

no tenía la vocación sacerdotal ni misionera; hay quienes también 
apuntan que esa compañía y esos hechos le ayudaron a afianzar esas 
dos vocaciones cristianas individuales y lo llevaron a ir ganando 
espacios, presencia, confianza y autoridad moral y religiosa, para se-
guir su nuevo camino a contracorriente de los españoles. Entonces, 
la primera conversión a sus 30 años llegaba forzadamente, pero fue 
muy oportuna, pues la vida que llevaba era la misma que hacía la 
inmensa mayoría de los españoles, también de muchos de los reli-
giosos y, sobre todo, de los clérigos seculares. 

También podemos comprender su conversión como re-
sultado de sus pecados anteriores, de conquistador al lado de 
gobernantes, de encomendero que disfrutó el trabajo ajeno, cruel-
dad manifiesta en las conquistas de Xaraguá, Higuey y de Cuba, 
del trabajo solitario e ingenuo de predicar justicia y vivir injusta-
mente su vida personal, especie de inconciencia cristiana, siendo 
ya clérigo de siete años de ejercicio sacerdotal. Este rompimiento le 
ayudó a salir de su incongruencia, de su sueño aletargado, después 
de cuatro años de capellán militar. Ese cambio radical lo condujo 
a buscar fuera de sí, a encontrar la vida y las voces de la otredad hu-
mana y política para continuar con sus planes reformadores, ahora 
con renovados recursos, con la sabiduría y solidaridad de religiosos 
y autoridades reales que compartían sus ideales y le acompañarían 
cercanamente en su transformación como cristiano revolucionario. 

¿Qué actividades destacadas realizó a partir de su conver-
sión? 1) Viaja a España, acompañado de Antonio de Montesinos, 
para exponer al rey Fernando la grave situación de las Indias. 2) El rey 
murió en enero 1516, por lo que continuó el diálogo con el cardenal 
Francisco Jiménez de Cisneros y el deán de la Universidad de Lovaina, 
Adriano de Utrecht, a quienes entregó el Memorial de agravios y el 
Memorial de catorce remedios. El primer escrito relata los maltratos 
sufridos por los indios, el segundo ofrece propuestas alternati-
vas para la colonización hispana en las Indias, que implica poner 
a los indios en libertad y desmantelar las encomiendas, que era el 
problema principal de la mortandad india; a cambio proponía una 
convivencia de los intereses de la Corona con los pueblos sometidos, 



74

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

pues estaba convencido de la plena racionalidad y humanidad de los 
indios con los españoles. 3) Bartolomé insistía en que le brindasen 
el apoyo para llevar a cabo esa misión él mismo, con el apoyo de 
50 campesinos en una primera etapa, para cristianizar islas de las 
Indias, pero se malinterpretó su proyecto, por lo que él respondió 
al Lic. Aguirre: “Señor si viésedes a Nuestro Señor Jesucristo mal-
tratar, poniendo las manos en él y afligiéndolo y denostándolo con 
muchos vituperios, ¿no rogaríades con mucha instancia y con to-
das vuestras fuerzas que os lo dicen para lo adorar y servir y regalar 
y hacer con él todo lo que como verdadero cristiano debríades de 
hacer?”. “Sí por cierto”, contestó el licenciado. El clérigo agregó: 
“Desque vi que me querían vender el Evangelio, y, por consiguiente, 
a Cristo, y lo azotaban y abofeteaban y crucificaban, acordé com-
prallo, proponiendo muchos bienes, rentas y riquezas temporales 
para el rey, de la manera que vuestra merced habrá oído”.35 

Gustavo Gutiérrez lo interpreta así: Fray Bartolomé llegó 
a las Indias en 1502, desde entonces conoce a fondo y de primera 
mano una realidad que marcaría su vida y que lo llevaría a opciones 
definitivas en su caminar.36 Esa convicción humana y cristiana del 
sacerdote sevillano se expone en los siguientes términos: “Toda la 
concesión y causa de ella, de los reyes de España y señorío que sobre 
estas tierras y gentes tienen, fue y es para la vida de ellas y para la 
salvación y conversión de sus almas, y háselas convertido en muerte 
muy acelerada y miserable y final perdimiento”.37 Este punto de vista 
es para Las Casas la mayor evidencia de que en el indio, en tanto que 
pobre y oprimido, está presente Cristo abofeteado y flagelado. La 
inspiración evangélica de esta percepción es evidente, ella pondrá una 
impronta indeleble en la espiritualidad y la teología de Bartolomé.

Por su parte, Ruiz Sotelo afirma: 

La dura réplica ofrecida por fray Bartolomé de las Casas 
permite distinguir varios sentidos. Primero, la defensa de 

35	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias vol. III, 308-309.
36	 Gustavo Gutiérrez, En busca de los pobres de Jesucristo, pp. 14-15.
37	 Bartolomé de las Casas, Obras escogidas de fray Bartolomé de las Casas, 1958, pp. 59 y ss.



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

75

la humanidad plena de los indios, que llega al grado de ase-
mejarlos con el mismísimo hijo de Dios. Los indios son el 
Cristo crucificado. El segundo sentido es plenamente ético: 
la “compra” de Las Casas no revela su carácter pragmático, 
ni, como algunas veces se ha dicho, su espíritu todavía vi-
gente de encomendero, sino la necesaria factibilidad de su 
propuesta ética, que tenía que practicarse de inmediato para 
salvar vidas, o en términos teológicos, salvar a Cristo de una 
injusta crucifixión.38

Segunda conversión. 
Respaldo político y eclesiástico

La segunda mutación de su vida se produce diez años después de la 
primera. En silencio, mayormente a solas, dedicado plenamente al 
estudio y la meditación de las lecciones del internado y noviciado 
dominico. Esto le permitió hacer una introspección profunda de 
todo cuanto había iniciado y recorrido en esos 20 años de vida en 
las Indias. 

Su tránsito por el noviciado le ocupó seis años de vida que 
utilizó para soñar, pensar, arrepentirse, prepararse seriamente, mi-
rar hacia el lejano horizonte, planear una estrategia congruente y 
fortalecer su vida, su voluntad, su vocación y su convicción de ins-
trumento cristiano para la transformación de la historia de esas dos 
entidades políticas macro: la Corona española y las comunidades 
autónomas tradicionales de las naciones americanas. He aquí dos 
otredades diáfanas y complementarias. La otredad española, con 
sus altos y bajos, relaciones complejas y adversas al acercamiento y 
a admitir la igualdad humana extensivamente a la otredad de las co-
munidades autónomas del Nuevo Mundo.

¿En qué momento llegó a esa identificación de su persona 
con el magno compromiso por la paz, defensa y justicia para los 

38	 Mario Ruiz, Crítica de la razón imperial, p. 37.



76

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

pueblos indios? No conocemos con certeza los pormenores, pero 
esos seis años de estudio y meditación en el convento dominico se-
rían suficientes para conectar el ayer con su persona y su futuro. 
Además, hay que resaltar el valiosísimo y apreciado acompañamien-
to filosófico, teológico, jurídico y evangélico que le brindó esa dilecta 
congregación religiosa, con la que desde años atrás él se identificaba 
y los religiosos le acompañaron en varias de las decisiones, tal vez 
precipitadas, pero bien intencionadas. Por todo esto, quienes han 
hecho un acercamiento a la vida interior del defensor, como Mario 
Ruiz Sotelo, admiten que esa larga pausa temporal de recogimiento 
conventual fue lo mejor que lo pudo suceder: alejarse temporal-
mente del activismo y de los escenarios públicos y pasar al retiro, 
en silencio, en soledad, en diálogo personal con Dios, en compañía 
de una de las órdenes mendicantes de mayor prestigio en Europa, y 
de ascendencia académica en teología y jurisprudencia de España y 
en otras naciones del mundo. Popularmente pronunciamos ideas 
como la siguiente: en todo obra Dios. Es probable que Dios se haya 
valido de fray Domingo de Betanzos para que tomara tal decisión, 
luego de haber emprendido diversas luchas de liberación y de opre-
sión sin mayores frutos. 

Como resultado de los años de noviciado, el religioso Las 
Casas salió renovado, fortalecido y con la lucidez teórica y política 
del teólogo maduro, transformado en político y diplomático para 
continuar con su misión sacerdotal. Vivirá con más serenidad y con-
gruencia, avanzará con los que comparten la afinidad y defensa de 
los indios, y se opongan a la encomienda, con los que revisen y cues-
tionen el alcance de las autoridades de la Santa Sede. 

A partir de 1529, Las Casas reemprenderá su lucha políti-
ca en pro de los indios, iniciará sus viajes a Venezuela, Perú, Nueva 
Granada, El Darién (Panamá, Colombia), Guatemala, Nicaragua, 
donde en 1534 combate el tráfico inhumano de esclavos indios. 
Pasa luego por el Salvador, Guatemala y México. Travesía donde 
logró, según el mismo Las Casas nos cuenta, la pacificación de Tezu-
lutlán, tierra considerada de guerra. Desde ahora debemos apuntar 
que la segunda conversión lo impulsará a proponer iniciativas más 



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

77

sólidas para las Leyes Nuevas; conseguirá capitulaciones y recursos 
para proyectos de evangelización en Indias; sumará voces, religiosas 
y políticas, para afrontar los obstáculos mayores que se le presenta-
rán; empleará responsablemente la autoridad episcopal para hacer 
valer los principios de justicia y respeto para los indios.

Al respecto, Mauricio Beuchot39 sostiene que el protector de 
indios y de esclavos hizo su noviciado y profesó en 1523. A pesar de 
que ya era sacerdote y contaba con 39 años de edad, en la Orden le 
exigieron tres años más de estudio. Fray Bartolomé aprovechó ese 
tiempo para acabar de pertrecharse de sólida doctrina teológica y ju-
rídica (Santo Tomás, Cayetano, Victoria, etc.), que usaría a favor de 
los indios. Por esta época redactó el De único vocationis modo, donde 
expone claramente que la conversión al evangelio debe lograrse por 
la persuasión pacífica, el trato suave y dulce, y no por la violencia. 

La primera creación teórica y evangélica de este renacimiento 
de la segunda conversión es el libro antes dicho, que fue redacta-
do entre 1525 y 1527, que traduce al lenguaje teológico y pastoral 
las experiencias de fe vividas en sus años juveniles, apoyado en una 
reflexión teórica y evangélica, recuperando antiguas tradiciones fi-
losóficas, de la patrística y del magisterio de la Iglesia. Los estudios 
escolásticos de filosofía y teología le descubrirán un horizonte es-
piritual jamás imaginado, que lo reafirmarán en su ser cristiano y 
religioso, como profeta-reformador-jurista y como teólogo-historia-
dor-antropólogo. Por una parte, lo práctico y cotidiano, por la otra, 
lo teórico, pero ambas dimensiones entrecruzándose y ayudándose 
mutuamente para conectar la unidad existencial de lo que es Las 
Casas, un ente humano “espiritual”.

Por ese tiempo, entre 1526 y 1531, redacta los primeros ca-
pítulos de su obra principal Historia de las Indias, que transitó una 
aventura muy singular, pues terminar el contenido completo de ésta 
requirió treinta años. Las últimas correcciones las integró a prin-
cipio de 1561. Según Carlos Castillo Mattasoglio,40 la elaboración 

39	 Mauricio Beuchot, Filosofía y política en Bartolomé de las Casas, p. 13
40	 Carlos Castillo Mattasoglio, Libres para creer. La conversión según Bartolomé de las 

Casas en la Historia de las Indias.



78

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

de esa Historia es producto de investigaciones personales del autor, 
visitas a conventos dominicos y aportaciones de muchos religiosos 
que sabían de su hechura. De esta época son también sus cartas, 
su proyecto de pacificar al jefe indio Enriquillo, proponiéndole 
reconocer su ligazón directa con la Corona, con lo que se demues-
tra la posibilidad real de un diverso modo de tratar y de convertir a 
los indios. El buen trato, el diálogo y las enseñanzas recibidas por los 
religiosos hicieron que esa experiencia resultara un éxito muy bien 
aceptado entre los religiosos, también para el rey y el Consejo de Indias.

Luego de su segunda conversión escribió 29 documentos:41 
opúsculos, 5, memoriales, 9, y cartas, 15. De los opúsculos, el pri-
mero lo llamó El octavo remedio (1542), que es un documento que 
pretende resolver los conflictos de Indias, entre conquistadores y 
aborígenes, para los que solicitaba expresamente la intervención del 
rey Carlos V; el segundo llevó por título Brevísima relación de la 
destrucción de las Indias (1542), que fue un libro testimonial des-
criptivo de las destrucciones, desolaciones, despoblaciones, muertes 
y demás abusos de los conquistadores que el autor elaboró a peti-
ción de teólogos, juristas y autoridades del Consejo de Indias, que 
diseñaban por esos días el proyecto final de lo que conocemos como 
Leyes Nuevas, y que fue dirigido al príncipe Felipe, impreso en 
1552. La obra levantó muchas especulaciones por su visión crítica 
y sus señalamientos de los abusos de los colonizadores; el tercero 
es Confesionario (1547), un documento por demás polémico, que 
plantea a los españoles la necesidad de devolver a los pueblos indios 
lo robado. Fray Antonio de Remesal indica que las reglas lascasianas 
coinciden con el formulario para confesores aprobado en la junta 
general de prelados y teólogos celebrada en México en 1546; cuar-
to, Treinta proposiciones muy jurídicas, 1547, en el que se abordan 
muchas ideas pertenecientes al derecho que la Iglesia y los prínci-
pes cristianos tienen o pueden tener sobre los infieles de cualquier 
especie que sean; quinto, Tratado sobre los indios que se han hecho 

41	 Bartolomé de las Casas, Obras escogidas de fray Bartolomé de las Casas, V, opúsculos, 
cartas y memoriales.



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

79

esclavos (1547), elaborado a solicitud del Consejo de Indias, en el 
que se delatan las iniquidades esclavistas en Honduras y Yucatán.

Durante el tiempo que corre paralelo a la segunda conver-
sión, vamos a encontrar un mundo indiano más dividido. Por un 
lado sobresale la contradicción entre los modelos y métodos de 
convertir a los indios, lo que se agudiza de 1535 a 1540; también 
pesaban cada día más las teorías e intereses económicos que soste-
nían la incapacidad de fe en el indio, la justificación de las matanzas 
y la esclavitud india, que muy poco tenían que ver con el precepto 
eclesiástico de la bula Sublimis Deus, de 1537, que admitía la racio-
nalidad y capacidad de los indios para la fe y para gobernarse a sí 
mismos; también señalaba que “aunque estén fuera de la fe de Cris-
to, no están privados ni se deben privar de su libertad y dominio de 
sus cosas”, y se expresaba la obligación de conducirlos a la fe “por la 
predicación de la palabra de Dios y el ejemplo de la buena vida”, to-
das esas ideas sostenidas públicamente por Bartolomé de las Casas.

Afortunadamente, en respuesta a este caos social e ideoló-
gico, fue creciendo el número de defensores de los indios. Entre 
ellos, el obispo Juan de Zumárraga, fray Toribio de Benavente, 
Motolinía, y Vasco de Quiroga, los religiosos agustinos y francis-
canos que se sumaron abiertamente a los proyectos lascasianos. Por 
ese tiempo, de 1536 a 1540, se conocieron los primeros resultados 
satisfactorios de evangelización y conquista de los indios “rebeldes” 
de la “Tierra de Guerra”, pues, en comparación a las experiencias de 
evangelización anteriores, de Cumaná y del cacique Enrique, esta 
experiencia será muy enriquecedora para la comprobación de sus 
tesis de evangelización pacífica, ya que, durante un lapso de 10 años 
se mantendrá esa zona pacificada y convertida.

La evangelización pacífica se convertirá en un éxito gran-
dioso para sus impulsores, por lo cual Las Casas partió a España 
llevando al Rey esa experiencia reciente, que viene a ser el primer 
fruto favorable tangible, después de  tres ensayos fallidos, desde lue-
go con el aval de las congregaciones religiosas. Así, luego de casi 26 
años en Indias, el auge de su prestigio se elevó rápidamente, llegan-
do esas noticias al centro mismo del imperio de Carlos V. Desde 



80

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

allí, Las Casas procurará una reforma justa de la situación en In-
dias participando, indirectamente, en la preparación de las Nuevas 
Leyes, 1542, exigiendo poner en práctica su proyecto de evangeli-
zación de la Tierra de Guerra a otros pueblos y naciones de Indias, 
mediante la colonización pacífica y la acción creativa misionera. Al 
mismo tiempo esa experiencia emprendida en zonas montañosas 
entre Guatemala y Chiapas, permitirá desarrollar una iniciativa teó-
rica con fundamentos jurídicos y morales, producto de su vocación 
mística y profética, como lo resalta Brevísima relación de la destruc-
ción de Indias y el Octavo remedio. 

Partiendo de esas experiencias de evangelización, España y la 
administración de la Corona comenzaron a vislumbrar condicio-
nes propicias para salir del estrecho círculo de intereses locales, de 
denuncias contra tal o cual conquistador, oidor o encomendero, 
para aplicarse ahora al problema toral indígena. El ambiente de re-
cepción recibida y los recursos que le otorgaron fueron favorables, 
al contar con el apoyo decidido del rey Carlos V. Los miembros de la 
corte escribieron al rey suplicando que remediara las crueldades que 
se hacen en las Indias, porque de ello será Dios muy servido y las In-
dias se conservarían y no se despoblarían como se van despoblando. 
Todavía más, el 1º de marzo de 1543, el emperador ordenó al Con-
sejo de Indias que oyera y diera crédito al dominico y su compañero 
Ladrada. A ello hay que añadir otro hecho relevante, al frente de la 
comisión fiscalizadora para los asuntos de las Indias puso al obispo 
y prestigiado jurista Sebastián Ramírez de Fuenleal, de visión cerca-
namente lascasiana.

Su nombramiento como obispo de Chiapas en 1543 lo con-
duce a retomar su condición de evangelizador, pero ahora desde la 
mirada del pastor que debe responder directamente por sus ovejas y 
confrontar toda inconsecuencia al respecto. Para este inesperado des-
empeño episcopal, Bartolomé se propuso tres objetivos: 1) fomentar 
los métodos de conversión pacífica en lugar de encuentros violentos 
con los habitantes indígenas; 2) protegerlos de los abusos de los es-
pañoles mediante la aplicación de las Leyes Nuevas de 1542 y 3) 
colonizar territorio con emigrantes agricultores españoles junto con 



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

81

un contingente de frailes y supervisores. Esto lo desarrollará par-
tiendo de una reflexión a fondo acerca de la esclavitud, ofreciendo 
varias posibilidades de solución a la creciente muerte del indio, 
mediante una mayor cohesión de la misión evangelizadora con la 
reforma social, basándose en las ideas de Domingo de Soto acerca 
del “derecho de los miserables”. 

En 1546, como parte de su esfuerzo pastoral, se trasladó a la 
Ciudad de México para participar en un sínodo eclesiástico de obis-
pos, prelados y teólogos superiores de diferentes órdenes religiosas, 
clérigos seculares, religiosos, colonos letrados y funcionarios reales. A 
su paso por Oaxaca, se alojó en el convento dominico y se enteró de 
dos hechos lamentables: la derogación de la ley de la herencia de las 
encomiendas y el caso lamentable de un clérigo a quien se acusó de 
un crimen y fue juzgado por un tribunal secular y, a orden expresa 
de la Audiencia, le cortaron una mano, violando con ello su inmu-
nidad eclesiástica. Esto puso en alerta al pastor Las Casas. Para su 
tranquilidad, el sínodo le brindó un amplio respaldo de los clérigos 
presentes ante una situación que los funcionarios reales no podían 
resolver: la falta de conformidad de las Leyes Nuevas, las conquistas, 
el tema de la esclavización constante y la ausente restitución de lo 
robado injustamente. También lo respaldaron para reforzar el prin-
cipio y el deber de la restitución, mediante el cual los encomenderos 
deberían devolver a los pueblos indígenas lo que les habían exigido 
por el cobro de tributos excesivos y por los obstáculos que los espa-
ñoles habían puesto a la evangelización y conversión de los nativos. 
Tales pronunciamientos permitirán al obispo de Chiapas retomar 
este último argumento para darle vigencia en su primer manuscrito 
de confesión, conocido como Confesionario,  que centró de manera 
integral el deber de la restitución de los tributos para exigir nueva-
mente la revocación de la encomienda.

El espíritu lascasiano predominó en las asambleas eclesiásti-
cas y entre las principales voces del sínodo condenaron de forma 
unánime las guerras de conquista, denunciaron vehementemente 
la esclavización de los pueblos indígenas y los servicios personales 
opresivos. Declararon resueltamente que, con la posible excepción 



82

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

de Jalisco, los indígenas en las Indias eran esclavizados injustamente 
y debían ser liberados. Acorde con las Leyes Nuevas, los religiosos 
y demás participantes exigieron que toda propiedad sobre esclavos 
indígenas debía ser examinada por la audiencia correspondiente. 
También acordaron firmemente no absolver a ningún conquista-
dor español, dueño de esclavos o encomendero que no prometiera 
la restitución. A partir de estas resoluciones, Las Casas ahora estaba 
listo para utilizar el sacramento de la confesión como un remedio 
total (de hecho, como un arma) para propiciar la sanación de los 
pueblos indígenas, facilitar la salvación eterna de los españoles en 
las Indias y hacer cumplir las Leyes Nuevas de 1542, al menos en la 
diócesis de Chiapas, como era su deber como obispo.

Los frailes suplicaron al sínodo que estableciera reglas sóli-
das para guiar a los confesores de los españoles transgresores, con 
ese propósito, Las Casas amplió los grupos de colonos que debían 
efectuar la restitución y los distintos tipos de restitución que se re-
quería de cada grupo estamento. Luego de sugerencias de algunos 
religiosos, el obispo Las Casas rebajó la dureza de las reglas I y V, que 
obligaban a los confesores “a exigir que los penitentes hicieran una 
promesa legal adecuada para efectuar la restitución” antes de la ab-
solución, debido a que dicho documento jurídico se basaba en la ley 
divina, natural y positiva, tanto canónica como civil. La versión final 
de las doce reglas y de las adiciones las puso a revisión de seis teólogos 
salmantinos, quienes aprobaron esta segunda versión de Confesionario. 
Para darle viabilidad a esa iniciativa, el promotor del Confesionario reci-
bió el apoyo episcopal para solicitar inmunidad eclesiástica al príncipe 
regente, lo cual hizo con contundentes argumentos en el documen-
to memorable De exemptione sive damnatione (Sobre la exención o 
la condenación).42 

Varias protestas públicas reclamaron tales consecuencias, a ni-
vel regional y local; las fuentes civiles y algunas autoridades eclesiásticas 
reaccionaron a las doce reglas. Los consejos de Castilla y la Inquisición 

42	 Cfr. Bartolomé de las Casas, De exemptione sive damnatione (Sobre la exención o la 
condenación), en Helen-Rand Parish y Harold E. Widman, Las Casas en México. His-
toria y obra desconocida (México: Fondo de Cultura Económica, 1992), pp. 151-231. 



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

83

exigieron una explicación sobre la regla VII acerca de la soberanía 
española. De inmediato Las Casas se defendió contra los cargos de 
traición y herejía en sus Treinta proposiciones muy jurídicas y ar-
gumentó que los reyes españoles eran “gobernantes auténticos… y 
universales” de las Indias; que su jurisdicción política suprema no 
anulaba la jurisdicción natural y ni la autoridad legítima de los go-
bernantes indígenas en sus naciones, que el título otorgado por el 
papa Clemente VII no derrocaba de modo alguno a los gobernantes 
indígenas y príncipes de las Indias. Posteriormente, en el Tratado 
comprobatorio del imperio expuso cómo el papa tenía poder tem-
poral únicamente como un medio para un fin espiritual, pero no 
como autoridad directa. Por eso, en el caso de personas indígenas 
no bautizadas, la obligación del papa era guiarlos de manera pací-
fica y persuasiva hacia la vida eterna, mediante la predicación del 
evangelio porque eran miembros del cuerpo de Cristo in potencia 
e in actu.43 

Para detener los frecuentes levantamientos de colonos en In-
dias, aconsejaba, para el caso de México, llamar a España a veinte de 
los más poderosos encomenderos, “diciéndoles que Vuestra Majestad 
se quiere informar de ellos”; una vez en España debería prohibírseles 
el regreso dándoles a entender que Vuestra Majestad no tiene gran 
necesidad de ellos para resolver asuntos concernientes a la tierra. 
Luego se les confiscarían sus haciendas en ultramar y se les otorga-
rían a cambio algunos provechos en España. Para el Perú aconsejaba 
reformar la Audiencia de Panamá y trasladarla a Lima. Antes de 
publicar las Nuevas Leyes, la Audiencia debería informarse quié-
nes eran los españoles “más bulliciosos y peligrosos”, ordenándoles 
se trasladasen a España bajo el pretexto de que “los enviaban con 
una relación”. Tampoco a éstos se les debería permitir el regreso 
a América. Las Casas insistía que esos procedimientos fueran se-
cretos, “que es la cosa más principal y sustancial y necesaria en ese 
negocio”.44 Todas esas medidas deberían comunicarse sólo al virrey, 

43	 David Orique, “Un muy breve relato de una vida muy larga: Bartolomé de Las Casas 
(1484-1566)”, Itinerantes: Revista de Historia y Religión, no. 7 (2017): pp. 94-97.

44	 Juan Friede, Bartolomé de Las Casas: precursor del anticolonialismo, pp. 140-141.



84

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

otorgándole cédula en blanco para poder ejecutarlas sin tropiezos. 
Desafortunadamente, la influencia del religioso Las Casas en la 
corte no se arraigó lo necesario para que se pudieran adoptar, si-
multáneamente con la publicación de las Leyes Nuevas, las medidas 
preventivas que presentó al emperador en una carta que le dirigió.

Por otra parte, la situación aguda en que se encontraba el do-
minico Bartolomé en Chiapas, a pesar del triunfo pacificador de la 
evangelización en Tierra de Guerra, lo obligará, dadas las terribles 
amenazas y la contestación de los españoles y agresiones a su perso-
na, a dejar la diócesis. Por eso es que en 1547 regresa a España para 
permanecer allí hasta su muerte. 

Viajará frecuentemente de Valladolid a Sevilla, a Madrid, 
a Barcelona, con su eterno compromiso personal para seguir de-
nunciando las encomiendas que habían sido abolidas en las Leyes 
Nuevas, pero que, por presión de españoles radicados en Indias, 
lograron imponerse al criterio de la Corona y desde 1543-1544 se 
restablecieron, ahora con mayor vigor y con más agresividad. Las 
Casas seguirá dando la pelea a favor del proyecto de liberación de los 
pueblos de Indias, ahora desde España.

Resulta obvio que su paso por la diócesis de Ciudad Real 
de Chiapas no fue favorable, como se esperaría, pues los colonos 
sabían del trabajo previo que el obispo Las Casas había empeñado y 
acompañado para la redacción de las Leyes Nuevas. Debe anotarse, 
adicionalmente, que fray Bartolomé para ese momento ya era con-
siderado un teórico serio reconocido para su tiempo, un hombre de 
experiencia en la negociación con la Corona, un religioso que apren-
dió a planear proyectos novedosos para evangelizar pacíficamente y 
oponerse, fundado en hechos consumados, como la abusiva guerra 
santa para pacificar y doctrinar. Se había convertido en sacerdote y 
obispo que se encumbró en los más altos niveles de la política es-
pañola de conquista y evangelización, que supo hallarse en el lugar 
adecuado cuando era necesario. Esas condiciones privilegiadas le 
facilitaron dialogar, analizar, resolver y negociar personalmente con 
los tres reyes de España. 



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

85

Con Fernando, el Católico, dialogó y expuso, junto con fray 
Antonio de Montesinos, la terrible condición de los nativos y el des-
poblamiento de los pueblos de Indias. De Carlos V recibió amplio 
respaldo, al grado tal que lo integró como consultor del Consejo 
de Indias y lo hizo asesor permanente de la Corona y le concedió 
que las Leyes Nuevas tuvieran esa perspectiva humanista a favor de 
los indios. Finalmente, primero como príncipe Felipe, luego como 
rey, se estableció buena comunicación y entendimiento para varios 
proyectos comunes, aunque al final, hay que decirlo, a partir de su 
ascenso al reino, 1556, y sobre todo de 1559 en delante, el distancia-
miento fue visible, pues al rey Felipe II le interesaba “poner orden 
en las Indias”, dejando de lado la influencia natural y consolidada 
de autoridades eclesiásticas y religiosas, particularmente del pensa-
miento e iniciativas nacidas de fray Bartolomé de las Casas. A pesar 
de ello, todavía consiguió que Felipe II, finalmente, se desistiera de 
conceder las encomiendas a perpetuidad a los colonizadores perua-
nos, que era el proyecto invocado por más de diez años de parte de 
los colonos y conquistadores.

Tercera conversión. Política diplomática 

Para continuar en el develamiento íntimo del religioso sevillano y 
completar su estampa externa, es momento de recordar que la pri-
mera conversión se debió a una corrección de vida y de actitud frente 
al problema entre conquistadores y pueblos conquistados, que de-
vino en doloroso arrepentimiento privado y público. La segunda 
conversión nació con el acompañamiento decidido de los religio-
sos dominicos y de las congregaciones dominicas en las principales 
ciudades españolas. Esto se fue construyendo con el análisis y la 
práctica de evangelización directa, personal y colegiada, con fuerte 
y enraizada argumentación teórica, filosófica, jurídica y teológica.

La tercera es la última conversión que, podríamos decir, es 
la cúspide de esa utopía individual de Las Casas que se fue forta-
leciendo con amplio apoyo de los distintos contingentes, ya que 



86

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

paulatinamente se fueron identificando y sumando varios eclesiás-
ticos y obispos con lo que llamaremos la filosofía política lascasiana, 
encabezada por dominicos, filósofos, juristas y teólogos, con amplia 
colaboración de franciscanos y agustinos, que se multiplicaron y se 
expandieron por las naciones indígenas conquistadas.

Tal vez la última intervención significativa de Las Casas ante 
el rey Felipe II, año de 1556, sea aquella en la que, ante la escasez de 
recursos financieros para la Corona y para su defensa pública fren-
te a las naciones enemigas de España, se vio obligado a aceptar la 
propuesta de los colonos peruanos, de cinco millones de ducados a 
cambio de concederles a perpetuidad las encomiendas. Enterado el 
obispo Las Casas de tan peligrosa decisión, le envió  un memorial 
y varias cartas donde le recuerda que hay sospecha de que los re-
cursos que ofrecen los conquistadores peruanos no son suyos, sino 
tenidos por el favor de Dios; asimismo, le advertía que si tomaba esa 
decisión se convertiría en cómplice de la injusticia y de la desgracia 
que padecieran los indios. “Y por esto debe Vuestra Majestad estar 
muy temeroso de hacer cosas en que se indigne y enoje contra su 
real persona Dios”.45 El rey, preocupado de las consecuencias ex-
puestas reiteradamente por Las Casas, y como un triunfo contra la 
injusticia que se cometería por los españoles en el Nuevo Mundo, 
accedió a sus reclamos y suspendió, unos años más tarde, la famosa 
perpetuidad de las encomiendas. 

El año de 1550, a sus 66 años de vida, renuncia al obispado 
de Chiapas. El año siguiente solicita al convento dominico de San 
Gregorio, Valladolid, que lo acojan hasta su muerte, mediante un 
acuerdo legal firmado recíprocamente, dado que él no regresará al 
Nuevo Mundo. 

Por tanto, el desempeño de su actuación política y diplomáti-
ca seguirán siendo las encomiendas; él continuará denunciándolas, 
ahora, en la misma sede desde donde se planea y se ordena la política 
imperial de conquista. El obispo de Chiapas insistirá en que el pro-
blema principal del requerimiento-encomienda es por su forma de 

45	 Las Casas, Obras escogidas de fray Bartolomé de las Casas, pp. 432-450.



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

87

invasión, expropiación y dominación de bienes, riquezas y de domi-
nio de los mismos  indios. Éste es el fondo de su lucha, por eso ha 
declarado reiteradamente que las conquistas son injustas, tiránicas 
e ilegítimas, aunque haya encomenderos, religiosos e intelectuales 
que las justifican plenamente y calificándolas como “santas justas”. 
Adicionalmente seguirá reclamando el método pacífico de evangeli-
zación, para que se lleve a cabo conforme al compromiso celebrado 
originalmente entre la Santa Sede y la Corona española, cuando to-
davía reinaban el rey Fernando y la reina Isabel. Uno de los textos 
eclesiásticos más sólidos para su argumentación a favor de la evange-
lización pacífica será el la bula Inter Caetera de Alejandro VI. 

La incansable actividad del obispo Bartolomé lo condujo a 
Sevilla, en 1552, con el fin de seleccionar frailes para evangelizar las 
Indias. El mismo año Las Casas publicó una serie de ocho tratados, 
que originalmente fueron escritos a mano entre los años de 1541 
y 1552, y se denominan “el ciclo sevillano” o “el pequeño círculo” 
de sus escritos. Impresos con una licencia especial que otorgaba 
privilegio real, y distribuidos de forma gratuita. Esos tratados con-
tenían lo mejor de su pensamiento jurídico, filosófico y teológico. 
Al mismo tiempo aprovechó su estadía en su tierra de nacimiento 
para consultar la Biblioteca Colombina, sitio donde se encontraban 
los documentos de Cristóbal Colón para terminar Historia de las 
Indias. Tiempo después regresa de nuevo al Colegio de San Gre-
gorio y escribe Apologética historia sumaria, obra que separó de la 
Historia de las Indias. 

Durante los últimos años del reinado de Carlos V encontra-
mos una corte española muy cercana a los postulados lascasianos, 
casi como si fuesen un partido indigenista. En sentido contrario, en 
Indias y en ciertos sectores de la Corte, se manifestaba el empecina-
miento y la lucha por la perpetuidad de las encomiendas, sobre todo 
en el Perú. Hay que anotar que la comunicación y las relaciones con 
el rey Felipe II variaron considerablemente, pues, los primeros años 
del príncipe habían sido cordiales y de cooperación, pues éste co-
nocía muy bien el trabajo y el proyecto indigenista del obispo de 
Chiapas, pues en 1542 le dedicó el célebre y polémico libro de Bre-



88

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

vísima relación de la destrucción de las Indias, y en otros momentos 
conversaron y tomaron decisiones comunes sobre las conquistas y 
los problemas que se denunciaron reiteradamente. Por esto es reco-
mendable revisar lo que escribe David Orique: 

No obstante, a pesar de la reputación de integridad y de-
dicación de Las Casas, tenía muchos detractores, como 
Sepúlveda, Fray Motolinía y el obispo Marroquín. Sin em-
bargo, Felipe II, rey desde 1556 hasta 1598 confiaba en Las 
Casas; lo  designó parte de su “consejo privado” y lo invitó a 
participar en los pronunciamientos del Consejo de las Indias. 
Como tal, la Corona tenía acceso regular al sabio consejo, al 
extenso conocimiento y a la vasta experiencia de monseñor 
Las Casas.46

Esto mismo le permitió al obispo en retiro afianzar su fun-
ción de defensor-ombudsman de los pueblos antiguos. No obstante, 
desde que asumió plenamente el poder del Imperio español y emitió 
sus primeras disposiciones,  1556, 1559 y 1561, esa buena comunica-
ción se fue enfriando y distanciando. Tal vez porque el pensamiento 
lascasiano fue creciendo más y más, lo mismo entre los dominicos 
como con los franciscanos; sus luces jurídicas y teológicas llegaron 
hasta las universidades españoles, donde sus teorías fueron ganan-
do simpatía y consenso, forjando una imagen de liderazgo natural 
personal, tanto por su vasto trabajo en el ámbito de la praxis como 
por su reconocida trayectoria como intelectual y escritor de muchas 
obras de difusión pública. Especialmente sucedió después de que 
los colonos de la Nueva España y de Perú se inconformaron con los 
principios de las Leyes Nuevas y exigieron que se les restituyesen 
las encomiendas, ya que Las Casas fue visto como mediador, abo-
gado y defensor de los intereses de los indígenas, y su fama fue 
creciendo al grado que de varias naciones y provincias de América 
emitieron cartas de poder legal y jurídico a su favor para que fuera 

46	 David Orique, “Un muy breve relato de una vida muy larga…”, p. 99.



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

89

él quien se presentara y defendiera las demandas de los pueblos de 
las Indias.47

Los caciques se reunieron en San Juan de los Reyes el 20 
de julio de 1559: “concedían un poder a Bartolomé de las Casas 
para que les representara ante la Corte de Madrid con el fin de que 
editara la enajenación y consiguiera que los indios quedaran perpe-
tuamente bajo la Corona de España”.48 

Ya en el reinado de Felipe II, el obispo Las Casas se fue orien-
tando a la búsqueda de una posible alianza entre los encomenderos 
de Indias y la Corona imperial. Comprendiendo los alcances de esa 
tentativa errónea, el diplomático Las Casas, con el apoyo de muchos 
religiosos e intelectuales, respondió con su tratado político-teoló-
gico De regia Potestate o Derecho a la autodeterminación, de 1563, 
cuya tesis central es que sólo por decisión de sus habitantes y auto-
ridades, no por simple voluntad de un rey, se puede enajenar a otro 
pueblos, otro rey, otro territorio y a sus poblaciones. La conclusión 
de su tesis fundamental es la imposibilidad de que un rey regale 
reinos, menos para ser esclavizados; aborda otros asuntos ligados 
directamente a la batalla ideológica en torno a los indios del Perú, 
aniquilados inmisericordemente en batallas y en las minas de Poto-
sí. En el mismo sentido hay que leer los siguientes textos jurídicos 
lascasianos: De thesauris (1563), Memorial de agravios (1565) y De 
las doce dudas (1564), porque se proponen claramente invalidar 
una organización social fundada en el robo y el saqueo abiertos. Por 
ejemplo, el Memorial de agravios en una de sus conclusiones,  de-
clara que “el Rey […] con todo cuanto poder Dios le dio, no puede 
justificar las guerras y robos hechos a estas gentes, ni los dichos re-
partimientos o encomiendas, más que justificar las guerras y robos 
que hacen los turcos al pueblo cristiano”.49

47	 Luciano Pereña, “Presentación”, en Bartolomé de las Casas, De regia potestate o Dere-
cho de autodeterminación, edición crítica bilingüe por Luciano Pereña, Prendes Vidal 
Abril y Joaquín Azcárraga. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
Instituto de Cultura Hispánica, 1969, pp. 9-11.

48	 Bartolomé de las Casas, De regia potestate o Derecho de autodeterminación, p. X.
49	 Bartolomé de las Casas, Obras escogidas de fray Bartolomé de las Casas, 525-528. 



90

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Con ese mismo propósito se organizó un amplio frente de 
funcionarios, misioneros y jefes indígenas para impedir la alianza 
de los encomenderos con el rey Felipe II y su corte.50 Frente a estos 
acontecimientos, el rey Felipe II respondió con la represión y la or-
den de callar a los religiosos dominicos, en cambio, él recibe la ayuda 
económica de los encomenderos para sus guerras en Europa. 

Todavía en el contexto de la tercera conversión, el protector-
ombudsman de los indios publicó numerosos documentos dirigidos 
a distintas personas e instituciones con un propósito común: lu-
char contra la perpetuidad de las encomiendas, detener proyectos 
de nuevas conquistas, respetar bienes, propiedades y la vida de los 
pueblos, así como sus gentes de indias. A lo largo de los años 1555-
1565, fray Bartolomé redactó 18 textos, 13 cartas, 4 memoriales y 
un opúsculo para advertir al rey de las funestas consecuencias que 
acarrearía otorgar a perpetuidad las encomiendas.

Durante su retiro activo, Las Casas mantuvo correspon-
dencia con funcionarios del Nuevo Mundo y con otros sectores 
proindigenistas, con cronistas como Bernal Díaz de Castillo y Pe-
dro de Cieza de León, así como con comunidades indígenas. En la 
Corte, Las Casas defendió los derechos indígenas, por ejemplo, de 
los habitantes nativos de Chimalhuacán, Antequera, Oaxaca, caso 
Francisco Tenamaztle en Nayarit-Jalisco-Zacatecas, Río de la Ha-
cha, Colombia y Los Reyes, Lima, Perú.

Mediante estas tres últimas obras, el jurista octogenario les 
recordó a sus lectores que la evangelización y la salvación de los indí-
genas constituía el único criterio para determinar lo que era “justo y 
correcto” sobre la presencia española en el Nuevo Mundo. Declaró 
que la donación papal se derivaba de una ley humana particular, no 
de la ley divina o natural, por lo tanto, la soberanía española sólo te-
nía jus ad rem –derecho a la cosa–, no jus in re –derecho en la cosa–, 
porque, tal como insistió, el consentimiento de los gobernados pri-
mero debe ser pedido y obtenido jurídicamente. Además exigió la 
restitución de las tierras, pues los bienes, los derechos humanos y 

50	 Bartolomé de las Casas, De regia potestate o Derecho de autodeterminación, CXIV y ss.



Capítulo 3. Conversiones de fray Bartolomé 

91

los líderes políticos legítimos de los indígenas eran fundamentales 
para remediar la situación en el Perú y en la totalidad de las Indias. 
Las Casas también informó al rey de su responsabilidad final y su 
culpabilidad en los males y daños causados, así como de su obli-
gación soberana de efectuar la restitución. De hecho, tal como el 
obispo Bartolomé afirmó audazmente, tanto la salvación de España 
como la salvación personal del rey, dependían de las decisiones y las 
acciones del soberano.51 

A lo largo de este capítulo nos hemos acercado a revisar la 
faceta más importante, de mayor envergadura y trascendencia del 
trabajo político-jurídico del ombudsman sevillano y protector de 
los naturales de Indias. Hemos podido enterarnos de varios hechos 
particulares que muestran el desarrollo progresivo de integración, 
estudio, producción teórica, moral y política del obispo sevillano; 
protagonista de la conquista, al lado de Hernán Cortés, Cristóbal 
Colón, el rey Fernando, el rey Carlos V y el rey Felipe II. Asimismo, 
en esa apretada síntesis de su quehacer como defensor y ombuds-
man durante 50 años encontramos a un personaje célebre que pasó 
de encomendero a defensor de los aborígenes, que dejó su cargo de 
capellán del ejército para instalarse al lado de los ninguneados pue-
blos de las Indias de América, es decir, la mayor parte de su vida se 
encaminó y se organizó para ejercer una función pública de media-
dor, defensor, protector e impulsor de los valores, costumbres y de 
las naciones de América. Hasta allá puede llegar la función ética y 
evangélica de la defensoría-ombudsman.

En síntesis, estudiar el origen de las conversiones lascasianas, 
las experiencias de vida de la predicación de la fe sin coacción y sin 
“guerra santa”, la vasta producción doctrinal y de difusión, así como 
las redes sociales e institucionales de comunicación y de apoyo a los 
proyectos lascasianos dejan como resultado un juicio histórico alta-
mente favorable y que lo convierten en una persona indispensable 
para el estudio de ese encuentro de dos mundos, pues en medio de 
los dos continentes encontramos a fray Bartolomé de las Casas a lo 

51	 Bartolomé de las Casas, De regia potestate o Derecho de autodeterminación, 100-101.



92

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

largo de más de 50 años. Sus conversiones interiores fueron momen-
tos de aprendizaje, de corrección y de inspiración de nuevos proyectos 
para construir su objetivo final consistente en demostrar que los na-
tivos son dueños, señores de sus pueblos y que poseen capacidad 
plena para gobernarse; que las conquistas y colonización fueron  in-
justas, ilegítimas, tiránicas y contra el derecho natural, civil y divino; 
que los pueblos gozan del derecho natural y divino de gobierno y 
autodeterminación. Ningún poder político ni eclesiástico está por 
encima de las personas de Indias. Las últimas ideas fundamentan el 
arduo trabajo que él empeñó en toda su vida sabiendo que la defensa 
de los nativos representaba para la Iglesia y las congregaciones religiosas 
un imperativo ético, histórico y económico, hechos que él representa y 
defiende a lo largo de su vida.

Que importante es entender que la larga lucha que libraron 
distintos sectores españoles, de la Corona, de intelectuales y juristas 
del momento, de modo especial las órdenes religiosas, de dominicos 
y franciscanos, no fueron en balde, ya que siempre representaban 
un factor de equilibrio real y político, y su personalidad institu-
cional y moral hicieron una aportación inapreciable para detener 
los proyectos ambiciosos y abusivos de los españoles conquistado-
res y colonizadores, y resultaron convenientes y necesarios para la 
frecuente ambigüedad de los reyes españoles, particularmente de 
Felipe II, pues debido a esa presencia eclesiástica y religiosa se detu-
vieron, parcialmente, los proyectos ambiciosos de los colonizadores.



CAPÍTULO 4
LEGISLACIÓN INDIANA 

Desarrollo histórico

Aquí se aborda uno de los temas más complejos, dif íciles 
y necesarios de esta investigación que pretende organi-
zar en secuencia cronológica los cambios de fondo que 

se fueron promulgando por las estructuras jurídicas de la Corona 
española a partir del encuentro con el Nuevo Mundo. Los cambios 
jurídicos se acompasaron a los avances de las conquistas, a los pro-
blemas derivados de los enfrentamientos entre españoles y pueblos 
indígenas, a las políticas económicas y laborales, a las denuncias 
crecientes de eclesiásticos y religiosos que obligaron a enmendar, 
parcialmente, las determinaciones del poder supremo del rey y del 
Consejo de Indias, a propósito de las invasiones y abusos de todo 
género. Al menos dos fenómenos permanentes deben considerar-
se: el primero, para asentar que la legislación indiana lleva un tono 
ejecutivo dominante de parte de los órganos administrativos y lega-
les de la Corona, mediante el Consejo de Indias, para imponer las 



94

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

condiciones de orden, control y sometimiento del proceso de con-
quista; el segundo, para darle seguimiento a ese proceso legislativo, 
acompañado con la participación activa de intelectuales y juristas 
de las órdenes religiosas que llegaron al Nuevo Mundo para prote-
ger los intereses de los pueblos prehispánicos.

Este capítulo es un espacio jurídico singular por su alcance 
dentro del conjunto de acciones y proyectos creados para garantizar 
las mejores condiciones de convivencia, armonía y crecimiento entre 
conquistadores y pueblos conquistados. Durante los primeros cien 
años, la España imperial dominaba e influía en el escenario euro-
peo, imponía bélica y jurídicamente las condiciones de convivencia 
entre las naciones del viejo continente, y con ese carácter rígido y 
autoritario llegaba al Nuevo Mundo a imponer su estilo de vida so-
bre las culturas americanas. También hay que asentar desde ahora 
que estas sociedades precolombinas ya contaban con un desarrollo 
suficiente para darse una organización social, política, cultural y de 
intercambio de bienes para compartir formas de vida y de autoridad 
entre las distintas culturas. 

Apologética historia sumaria, una obra de Bartolomé de las 
Casas deja entrever la conformación de esos pueblos y su integra-
ción regional acorde a su desarrollo entre pueblos y naciones, de 
tal modo que se mantenía una aceptable estabilidad general entre 
las comunidades prehispánicas. En este intercambio de dos mo-
delos de desarrollo económico y cultural, muy dispares entre sí, 
se produjeron distintos conflictos por los intereses y la ambición 
de los conquistadores en perjuicio de los pueblos antiguos. Esos 
fenómenos perversos impuestos se fueron aumentando en la me-
dida que unos fueron dominando las condiciones de trabajo y de 
organización por encima de los usos y costumbres de los poblado-
res nativos. En ese forcejeo permanente, debe reconocerse el gran 
valor que significó la presencia de las instituciones religiosas venidas 
a las Indias con autorización de la Corona para evangelizar las na-
ciones americanas. Los diferentes sectores de españoles activos en 
territorio americano entrarían en permanente disputa a lo largo 
de la primera centuria después del 1492. Los conquistadores y los 



Capítulo 4. Legislación indiana 

95

colonos se sorprendieron al enterarse que habían llegado primero 
a unas pequeñas islas, luego encontraron superficies terrestres de 
mayor extensión, conocidas como Tierra Firme, finalmente de-
bieron admitir que el hallazgo había sido una sorpresa enorme, el 
continente americano, con una inimaginable abundancia de recur-
sos naturales, minerales, culturales y con una buena disposición 
política. Estos fenómenos inesperados hicieron necesarios cambios 
urgentes del marco legal y teológico que los conquistadores tenían 
como referencia para sus conquistas. De igual modo se trastocó el 
marco legal internacional, civil, jurídico y eclesiástico, que obligó a 
hacer cambios constitucionales del derecho medieval. 

Este conjunto de fenómenos territoriales cambiaron la visión 
y las formas de intervenir en las islas y en tierra firme de las Indias 
Occidentales. Esto mismo dio paso a un conjunto de iniciativas or-
ganizativas y de apropiación que implicaron largas y profundas 
discusiones para entender y administrar lo que tenían a la vista. 
Necesariamente tenían que dar a conocer tales condiciones y, en 
consecuencia, los mismos españoles acudieron a las autoridades 
para consultar la opinión de juristas, teólogos e intelectuales alta-
mente reconocidos. Tan intenso y trascendente fue ese debate que 
contribuyó a colocar a España en el primer puesto de la ciencia jurí-
dica internacional de la época, pues la discusión sobre los derechos 
de los indios sobrepasó muy pronto los límites de la controversia 
inicial. Los análisis principales abordaron de entrada los derechos 
naturales del hombre y sus limitaciones, el derecho de gentes, la le-
gitimidad de la conquista y, consecuentemente, la revisión de los 
derechos del rey sobre las naciones de América, las prerrogativas del 
Estado y de la Iglesia, las bases legales de la encomienda, del régimen 
tributario, de la esclavitud indígena, entre muchos otros.

¿Por qué detenernos en el apartado de la legislación de In-
dias, cuál es su trascendencia? Es interesante para nosotros, como 
lo fue para los pueblos aborígenes de Indias, enterarnos de lo que 
se hacía, se analizaba y se debatía a propósito del encuentro de dos 
mundos, pues en la medida en que se daban las intromisiones de colo-
nos españoles en los pueblos, empezaron a tejerse y entrecruzarse los 



96

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

intereses, derechos y responsabilidades civiles y legales de esos acon-
tecimientos. Las conquistas se fueron imponiendo por la buena o 
por la mala, de tal modo que es necesario valorar y entender lo que 
sucedía mientras tanto en ámbito jurídico. 

¿Sabemos qué es la legislación indiana? ¿Qué antecedentes 
históricos y contextuales la hicieron necesaria? ¿Qué resultados se 
alcanzaron? ¿Cómo influyeron en los hechos históricos posteriores 
al descubrimiento del Nuevo Mundo? ¿Cuáles fueron sus etapas 
principales? A continuación haremos un breve recuento.

Lo que ahora sabemos es que a raíz de estos inesperados 
conflictos contra los pueblos indígenas, se empezaron a estudiar 
primero los fenómenos sociales y laborales, así como las polémicas 
para gestar las dos legislaciones mayores: las Leyes de Burgos, el 27 
de diciembre de 1512, expedidas por el rey Fernando, y las Leyes 
Nuevas, el 20 de noviembre de 1542, avaladas por el rey Carlos V, 
ambas reflejan las preocupaciones e iniciativas que se revisarían para 
adecuarse a los problemas laborales, económicos, de evangelización 
y, muy especialmente, a los daños sociales y humanos que esas con-
diciones causaban a los pueblos indígenas. Por tanto, lo que vamos a 
documentar es el conflicto y defensa de unos y de otros, los encuen-
tros y desencuentros jurídicos en las Indias y en España. 

Nuestra revisión toma en cuenta tres factores principales: el 
entorno laboral capitalista traído y promovido por los conquista-
dores que arribaron a nuestras tierras; las condiciones de desventaja 
económica, dispersión poblacional, crecimiento social y cultural, 
lo que denotaba desigualdades significativas y estilos de vida muy 
distintos; la activa participación eclesiástica y religiosa que repre-
sentaban una mirada crítica desde la ética, la política, la justicia y la 
evangelización, que habían sido los compromisos iniciales cuando 
la Santa Sede otorgó esas iniciativas. Así, por un lado, encontramos a 
las autoridades españolas y conquistadores, con sus hazañas, abusos 
e imposiciones, por el otro, el clamor de las autoridades aborígenes, 
sometidas, desplazadas, las voces eclesiásticas de los misioneros y, 
junto con ellos, la palabra libre, crítica, compasiva, cristiana y so-
lidaria de fray Bartolomé de las Casas. En razón de tal escenario, 



Capítulo 4. Legislación indiana 

97

las fechas de publicación de esas jurisprudencias señalan dos momen-
tos importantes en medio de los cotidianos enfrentamientos, que han 
pasado a la historia de la legislación indiana como tiempos de negocia-
ción para las Indias. Las jurisprudencias constituyen una declaración 
oficial pública de la Corona española y del Consejo de Indias, que 
debería ser acatada por los pueblos conquistados y que nos dejan 
entender que lo alcanzado por las Leyes Burgos 1512 fue insufi-
ciente, pues esa legislación se impondría a la fuerza para “llevar la 
evangelización” a tierras americanas e imponer las primeras relacio-
nes laborales contractuales en el Nuevo Mundo.

Por su parte, las Nuevas Leyes fueron concebidas en términos 
más favorables para los pueblos conquistados y más satisfactorias 
para las naciones americanas, por el compromiso real de eliminar 
como fuera todos los repartimientos y encomiendas, algo que en la 
práctica rebajó la presión de los pueblos precolombinos y rectificó 
los principios estructurales de las Leyes de Burgos. Por lo tanto, las 
fechas citadas son bisagras históricas que se abren para negociar y 
se cierran para acordar, pero que se siguen manteniendo abiertas, 
incompletas, perfectibles e históricamente determinadas por la co-
rrelación de fuerzas participantes. 

Conviene advertir que el derecho indiano, sensu stricto, se ini-
ció con la primera capitulación celebrada entre los Reyes Católicos, 
Isabel de Castilla y Fernando de Aragón, con Cristóbal Colón, en 
abril de 1492, ocasión en que le nombraron gobernador, virrey y 
almirante de las Indias Occidentales por descubrir,51 sin saber real-
mente el alcance, la dimensión y los consecuentes compromisos 
implícitos y explícitos, pues apenas se intuía muy a la ligera ese enor-
me hallazgo de un conjunto de naciones y de culturas desconocidas; 
sin embargo, esos nombramientos de inicio muy pronto los modifi-
có la Corona en 1499, a raíz de los enfrentamientos continuos entre 
Colón y los pobladores de La Española y Las Antillas. Los monar-
cas destituyeron de sus cargos al almirante Colón y favorecieron, 

51	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias I, pp. 167-173. 



98

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

en contra de lo pactado siete años antes, el paso a las Indias a los 
españoles que quisieran ir voluntariamente a poblarlas. 

Leyes de Burgos (1512-1513)

Las Leyes de Burgos se conocen como “legislación fernandina”, 
porque se diseñaron y aprobaron por mandato del rey Fernando 
y el obispo Juan Rodríguez de Fonseca. Este primer documento 
jurídico encuentra sus rudimentos y antecedentes inmediatos más 
sensibles en el multicitado sermón de fray Antón de Montesinos, 
en diciembre de 1511, denunciando los abusos, atropellos y muer-
tes de pueblos e indios de América. Ese fue el motivo por el cual el 
rey convocó con urgencia una junta integrada por miembros de su 
Consejo Real, teólogos y juristas para que estudiaran el caso y deci-
dieran lo que debía hacerse para remediar la disputa frontal entre 
los actores principales, conquistadores y los pueblos originarios. De 
ahí resultó el primer borrador de lo que se conoció como las Leyes 
de Burgos, promulgadas en diciembre de 1512, concentradas en 35 
artículos, que han sido elogiadas como el primer instrumento legal 
español para el caso de las Indias americanas. 

Para analizar con mayor detalle esta legislación, vamos a 
destacar algunas voces emitidas por estudiosos de la misma. Rafael 
Diego Fernández, en el texto a la edición de las Leyes de Burgos que 
publicó in extenso, con una interpretación jurídica muy amplia, ex-
presó que se trataba de “un cuerpo general legislativo que reúne una 
serie de preceptos fundamentales”.52 A su vez, Rafael Sánchez Do-
mingo, de la Universidad de Burgos, apunta que esas leyes poseen 
un valor particular y constituyen el primer cuerpo legislativo de ca-
rácter universal que se otorgó para los pobladores del continente 

52	 Rafael Diego Fernández, “Mito y realidad en las leyes de población de Indias”, en 
Francisco de Icaza Dufourt (coord.), Recopilación de las leyes de los reynos de Indias 
(México: Porrúa, 1987).



Capítulo 4. Legislación indiana 

99

americano.53 Una tercera opinión, de Antonio Pizarro Zelaya, es 
que las Leyes de Burgos constituyen el primer código laboral escrito 
conocido de América.54 Por su parte, el historiador Richard Ko-
netzke, afirmó que las leyes “constituyen el primer intento de una 
legislación indiana general que fija el sistema colonial español”.55 
Agregó que el carácter recopilador de este trabajo normativo, que 
incluye gran parte de las normas contenidas en las ordenanzas de 
1512-13, y otras disposiciones anteriores, son la consecuencia obli-
gada de preceptos más antiguos, como la reglamentación del trabajo 
de los indios, diseñada por Nicolás de Ovando, gobernador general 
de las Indias, como consecuencia de la Real Provisión dada en Me-
dina del Campo al 20 de diciembre de 1503. 

El año de 1503 resultó decisivo para entender la historia de 
la presencia castellana en Indias. Ese mismo año se permitió la es-
clavitud de los caníbales –habitantes aborígenes de Las Antillas–. 
Las instrucciones dadas al gobernador de La Española, Nicolás de 
Ovando, son explícitas y habían sido realizadas para establecer un 
control férreo sobre el Caribe.56 Ovando había sido nombrado dos 
años antes para profundizar en el control de castellanos como de 
indígenas en el Caribe, esto tras el conflicto de Colón con Francisco 
de Roldán y el juicio de residencia llevado a cabo por Francisco de 

53	 Rafael Sánchez, “Las Leyes de Burgos de 1512 y la Doctrina jurídica de la Conquista”. 
Revista Jurídica de Castilla y León, No. 28 (septiembre de 2012).

54	 Antonio Pizarro, “Leyes de Burgos: 500 años”, Diálogos Revista Electrónica de Histo-
ria, vol. 14, núm. 1 (febrero-agosto, 2013): pp. 31. 

55	 Richard Konetzke, América Latina: II La época colonial (México: Editorial Siglo 
Veintiuno, 1972), p. 163.

56	 Más allá de lo que se ha documentado acerca de que el clérigo Las Casas fue el primero 
en solicitar el ingreso de esclavos negros a Indias, la información de este apartado per-
mite saber que Las Casas solicitó la importación de esclavos para sustituir a los frágiles 
trabajadores nativos de Indias, entre 1517 y 1518, en cambio, la Corte española había 
hecho lo mismo desde 1503. El otro dato necesario es que fray Bartolomé se arrepin-
tió de su iniciativa y, a partir de 1520, enterado del daño causado por la explotación 
de negros y de indígenas, compromete su vida a favor de la libertad de trabajo, de la 
igualdad humana de unos y otros, y ello lo convierte en el primer teórico que apoyó el 
antiesclavismo. Ver Antonio Linares, Bartolomé de las Casas. Un andaluz en el Nuevo 
Mundo (Málaga: Arguval, 1993), pp. 71-72.



100

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Bobadilla. Sólo dos años más tarde los reyes reforzaron esos encar-
gos con la intención de hacer valer más su control en la zona. Las 
instrucciones fueron un claro ejemplo de cómo la Corona conside-
raba que debía llevarse la colonización. En los pueblos de América 
se buscaba destruir las viviendas de paja de los indígenas, extender 
la forma de vida castellana, fomentar la vida familiar y, por supues-
to, construir nuevas poblaciones que permitirían llevar una vida más 
ordenada, de estilo europeo, que a la larga conduciría a la extensión 
de la civilidad y la buena policía. La Corona planeaba total control de 
la forma de vida, en principio de los castellanos, para que éstos la 
impusieran con su ejemplo entre los indios. 

De acuerdo al análisis de las Leyes de Burgos, realizado por 
Rafael Diego Fernández, éstas constan de 35 artículos. Del 1º al 7º se 
ocupan de la fundamentación de las disposiciones generales; del 8º a 
18º se vincula directamente al trabajo de los indios en las minas; del 
19º al 22º, el punto de las obligaciones de los encomenderos y final-
mente, de 23º a 35º a los derechos y obligaciones de los visitadores 
de la Corona. El caso de los indios y sus pueblos pasó desapercibido, 
pues ellos únicamente les interesaban como objetos de trabajo y de 
explotación. Rafael Diego expresó que en ellas predominó la tesis 
aristotélica acerca de la incapacidad natural del indio por encima de 
la interpretación del humanismo de la escolástica.57 En este sentido, 
el sacerdote Las Casas se echará a cuestas la tarea de revisar y rein-
terpretar estos pasajes aristotélicos para mostrar que los aborígenes 
son seres humanos, creados por Dios, iguales a los españoles y que, 
por tanto, merecen el respeto de conquistadores, de colonos y de 
la Corona. Al mismo tiempo, lamentó que el poder político y eje-
cutivo del obispo Juan Rodríguez de Fonseca hubiera resultado un 
obstáculo permanente para armonizar esta legislación en términos 
más humanitarios y flexibles; además, decía que el obispo frenó 
varias iniciativas en ese sentido, manejó a su antojo los asuntos 
concernientes a las Indias, se adjudicó varias encomiendas y se opu-
so abiertamente a las directrices ordenadas por el rey Fernando. 

57	 Rafael Diego, “Mito y realidad en las leyes de población de Indias”, 211-212.



Capítulo 4. Legislación indiana 

101

Con fundamento en investigaciones de los funcionarios de 
la Corona, quienes participaron en la aprobación de las leyes, tenían 
indios en encomienda como lo exhiben los siguientes datos. El obis-
po Fonseca, presidente del Consejo Real, poseía 800 indios en cada 
isla: La Española, Cuba, San Juan y de Jamaica; Lope Conchillos, 
1100; el camarero Juan Cabrero, 200; el licenciado Móxica, 200, 
etc. Con la muerte de Fonseca, ocurrida en noviembre de 1524, se 
modificó la actitud de la política del gobierno español y se pudo 
institucionalizar el libre funcionamiento del Consejo de Indias. 
Así se iniciaba una segunda etapa más favorable para continuar ac-
tualizando los contenidos de la legislación indiana, con una mayor 
participación de religiosos y de obispos de Indias. La Junta de Bur-
gos para este propósito quedó integrada por el Dr. Juan López de 
Palacios Rubios, licenciado Santiago, licenciado Sosa; fray Tomás 
Durán y fray Pedro de Covarrubias, ambos dominicos, licenciado 
Gregorio López o Sepúlveda, el padre Antonio de Montesinos y el 
dominico fray Matías de Paz.

En versión de Las Casas, el texto acordado reza así: 

Ante Vuestra Alteza los que suscribimos afirmamos lo si-
guiente: Lo primero, que los indios son libres y Vuestra 
Alteza y la Reina, nuestra señora, los mandaron tratar como 
libres, que así se haga. Lo segundo, que sean instruidos en 
la fe, como el papa lo ordena en su bula y Vuestras Alte-
zas mandaron que se ponga toda la diligencia necesaria en 
ello. Lo tercero, que Vuestra Alteza les puede mandar que 
trabajen, pero que el trabajo sea de tal manera que no sea im-
pedimento a la instrucción de la fe y sea provechoso a ellos y a 
la república, y Vuestra Alteza sea aprovechado y servido por 
razón del señorío y servicio que le es debido por mantener-
los en las cosas de nuestra sancta fe y en justicia. Lo cuarto, 
que este trabajo sea tal que ellos lo puedan sufrir, dándoles 
tiempo para recrearse, así en cada día como en todo el año, en 
tiempos convenibles. Lo quinto, que tengan casas y hacienda 
propia, la que pareciese a los que gobiernan y gobernaren de 



102

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

aquí en adelante las Indias, y se les dé tiempo para que pue-
dan labrar y tener y conservar la dicha hacienda a su manera. 
Lo sexto, se ordena que siempre tengan comunicación con 
los pobladores que allá van, para que esta comunicación sea 
mejor y más presto instruidos en las cosas de nuestra santa fe 
católica. Lo séptimo, que por su trabajo se les dé salario con-
veniente, y esto no en dinero, sino en vestidos y en otras cosas 
para sus casas.58

En consecuencia, la mayor responsabilidad recae en los reyes 
y en los funcionarios administrativos, que son los que más propi-
cian las violaciones reiteradamente denunciadas. 

Como se puede observar, se trata de buenos principios gene-
rales que destacaban la autoridad preeminente de los reyes españoles 
para todas las naciones de Indias, por lo cual los nativos han de ser 
tratados y atendidos como seres iguales y libres. Que deben ser ins-
truidos en la fe, con una serie de acciones prácticas que hagan viable 
ese propósito, mantenerlos en ella y en la justicia. Que los trabajos 
que se les pidan a los naturales sean acordes a su condición física y 
laboral, con tiempos y momentos de descanso, de recreación, con 
horarios definidos en el día a día y durante todo el año, entre otros; 
sin embargo, de las lecturas que se ha revisado para este apartado, 
muy pocas sostienen que tales principios hayan resultado favora-
bles para el buen trato de las y los indios. Resulta más frecuente 
encontrar análisis que admiten que estas leyes dejaron mucho que 
desear porque la práctica resultó avasalladora para los trabajadores 
y pueblos de América.

Las disposiciones generales establecen un perfil ideal de la 
nueva convivencia entre conquistadores e indios, ahora despojados, 
en lo que se estudió el método para atraer a los indígenas a vivir 
junto a los españoles, ofreciéndoles maíz y gallinas, quemándoles sus 
bohíos, arrancarlos de sus provincias y de sus propiedades para que 
no tuvieran a dónde regresar. Una vez atraídos, se dispone lo relativo 

58	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, pp. 457-458.



Capítulo 4. Legislación indiana 

103

a su evangelización y buen trato. Luego se aborda el trabajo que 
desempeñarán los naturales en las minas: cinco meses de trabajo 
por cuarenta días de descanso, que se aprovecharían para intensi-
ficar su catequesis; que las mujeres, también se lleven a las minas. 
A continuación vienen las obligaciones de los encomenderos, de 
proporcionar hamacas a sus indios, destinar un peso de oro anual 
para su vestimenta, tratarlos bien y no recibir indios prófugos. Esta 
primera etapa concluye con los deberes y prerrogativas de los jueces 
visitadores.59 

En este punto, Rafael Diego Fernández observa los conteni-
dos y los enfoques de la legislación, además, por otro lado, llama 
nuestra atención, ya que hasta donde él ha consultado, resulta muy 
raro que a la fecha no se conserve el texto original de estas leyes, que 
no se cuente con una de las cincuenta copias auténticas que el rey 
católico mandó imprimir, ya que apenas se conservan tres copias con-
trastadas, redactadas a partir del original, dos en el Archivo General 
de Indias de Sevilla y otra en el Registro General del Sello. Sánchez 
Domínguez añade: 

En realidad fue poco el provecho que a los indios les reportó 
el esfuerzo realizado por la Junta de Burgos, ya que lo único 
que resultó fue un cuerpo normativo que no logró otra cosa 
que sancionar legalmente los excesos que los encomenderos 
venían realizando sobre los nativos antillanos. Únicamente 
vinieron a proteger a los intereses de los encomenderos, y, 
casi a la fuerza, reconocieron a los clérigos y religiosos una 
mínima participación en el control y protección de los in-
dígenas.60

Hay que recordar que en España, como en todo el mundo 
cristiano, la religión era una realidad que lo irradiaba todo, la vida 
cotidiana e íntima, hasta las manifestaciones del poder y el ámbito de 

59	 Rafael Diego, “Mito y realidad en las leyes de población de Indias”, 215.
60	 Rafael Sánchez, “Las Leyes de Burgos de 1512 y la Doctrina Jurídica de la Conquista”, 

p. 18. 



104

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

lo público. Predominaban las teorías que otorgaban al papa primacía 
sobre los demás reyes y reinos. Su poder era no sólo espiritual, sino 
también temporal. En cambio, la esclavitud era una realidad nor-
malmente admitida. Se calcula que en España había entonces 100 
000 esclavos, procedentes de estas islas, que la reina Isabel ordenó 
poner en libertad, mediante una cédula el 20 de junio de 1500 y 
decretó su regreso a América en la flota de Bobadilla.

Cuando llegaron los castellanos a América, evidentemente 
no conocían a los indígenas y cabía dudar de su misma condición 
humana por su atraso técnico y su vida sencilla; iban desnudos, 
dormían en el suelo, no conocían la rueda, etc. El propio Colón, 
extrañado de esas condiciones precarias, cuenta que no conocían 
la religión ni las armas y que eran bondadosos por naturaleza. Les 
parecía descabellado para la época y se preguntaban si eran hom-
bres o semi-humanos, una especie a medio camino, entre la bestia 
y el esclavo. Pronto los colonos supieron que debido a su evidente 
atraso técnico y cultural, comparado con el desarrollo y la organiza-
ción estratégica que mostraban los españoles, que era enorme, les 
redituaría mayores ventajas a los conquistadores y encomenderos, 
porque podrían servirse de esa mano de obra apta para la rentable 
explotación de las riquezas halladas. 

A partir de estas condiciones se vislumbraron dos percepcio-
nes de colonización. La primera mercantil y económica, con ánimo 
de lucro y poco escrupulosa, a cargo de los particulares, con Cristó-
bal Colón al frente, que acudieron al nuevo continente en busca de 
fortuna; la segunda, impulsada por los Reyes Católicos, primero es-
pecialmente por la reina Isabel y, tras su muerte, continuada por su 
viudo y después regente Fernando de Aragón. Ellos entendían que 
podrían aspirar a una porción de las nuevas riquezas, pues en ellos 
recaía la viabilidad y la dirección de las legislaciones más idóneas 
para atender los fines de la bula papal Inter caetera, de evangelizar, 
educar y civilizar a los pueblos que encontraran y conquistaran 
en tierras de las Indias Occidentales, respetando en todo momen-
to la condición social de sus pobladores. Por lo tanto, si con las 
Leyes de Burgos se resolvieron diversas cuestiones prácticas de la 



Capítulo 4. Legislación indiana 

105

producción económica, quedaba en pie el gravísimo problema de 
la legitimidad de la soberanía española, estudiado por esta época 
en las instituciones académicas, paralelamente a como lo hacía el 
obispo Las Casas. 

Requerimiento de 151361

Hay que tener en consideración que al mismo tiempo que en Valla-
dolid se discutía la declaración y moderación de las Leyes de Burgos, 
el rey Fernando pedía al licenciado Juan López de Palacios Rubios 
redactar el requerimiento que debería ser leído a los indios, en cada 
ciudad o provincia a la que entrarían los españoles, con el auxilio de 
un intérprete para su mejor comprensión. Los primeros cinco artí-
culos incluyen la parte teórica: primero se enuncia el principio de 
que hay un solo Dios, creador de todas las cosas y de todos los seres, 
que en su representación nombró a Pedro y le dio todo el mundo 
por su reino, señorío y jurisdicción. A este delegado suyo, asentado 
en Roma, le llamaron papa, a quien todos los pueblos obedecen. En 
los últimos párrafos del citado texto aparece el lado pragmático del 
requerimiento. Luego de ratificar la donación papal, se enumeran 
las ventajas en caso de acatar la requisitoria, para desembocar, final-
mente, en la amenaza terrible de que se les combatiría y destruiría 
en caso de no hacerlo.62

Resulta visible la autoridad avasalladora de la Corona hacia 
los pueblos indios, por ello saltan preguntas y comentarios que de-
ben señalarse en el ánimo de conciliar ambos intereses. Primero, se 
duda de que en cada pueblo al que llegaran los españoles o los re-
ligiosos, se hayan dado las condiciones, el tiempo, la paciencia y la 
gentileza de una lectura en las condiciones necesarias de las personas 
de las Indias, pues estos pobladores no hablaban el mismo idioma, 
no tenían antecedente ni malicia alguna; las categorías teóricas, teoló-

61	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias III, pp. 26-27.
62	 Francisco de Icaza, Recopilación de leyes de los reinos de Indias. Estudios histórico-jurí-

dicos (México: Miguel Ángel Porrúa, 1987), pp. 218-219. 



106

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

gicas, jurídicas y de trabajo, les resultaban ajenas e incomprensibles. 
Ese documento “público” no estaba en su lenguaje ni en su contex-
to cultural, mucho menos en el marco de su vida rural. A propósito, 
las interrogaciones más frecuentes y más profundas son éstas: 
¿quién es Dios? ¿Quién es Jesucristo hijo del Padre? ¿Quién es el 
papa? ¿Qué vínculo tenían esos y otros conceptos para ellos? ¿Qué 
entender por cristianismo? ¿De verdad se contaba, siempre, con los 
intérpretes de calidad y veracidad? ¿Cuánto tiempo implicaría toda 
esa ceremonia o rito de presentación, para su comprensión, para que 
los amerindios llegaran a entender esos ‘novedosos’ e ‘importantes’ 
mensajes católicos? ¿Cuánto tiempo esperarían y tolerarían los vo-
races conquistadores para hacerse del tan buscado oro? Más bien, 
qué crueldad, pareciera que el Requerimiento se utilizó sobre todo 
para justificar invasiones, avasallamientos, rapiñas y demás violacio-
nes a sus derechos naturales, de vida, de familia, de sus pueblos y de 
sus propiedades. Por ello, los religiosos y sacerdotes, que también 
eran españoles, acompañaron día y noche a esa franja de pobladores 
prehispánicos, levantaron denuncias, viajaron a España, exigieron 
respeto pleno a las autoridades regias y al Consejo del rey.63

Cuántas cosas y hechos de valor desconocemos aún acerca de 
los descubrimientos, la colonización, las encomiendas y de las demás 
normativas, nada sutiles, para expropiar los bienes de las naciones. 
Adicionalmente hay que decir que el interesado e inquieto historia-
dor Bartolomé iba tomando nota de los hechos cotidianos, de estos 
conflictos y de los daños que recaían sobre las poblaciones aborí-
genes. Esa información particular que él describió en Historia de 
las Indias es la fuente más valiosa para la redacción de Brevísima 
relación de la destrucción, opera prima que fray Bartolomé hizo pú-
blica a solicitud de las autoridades de España. Isacio Pérez Fernández 
añade que mientras Las Casas redactaba la Brevísima relación, las Le-
yes Nuevas fueron promulgadas por el emperador y rey Carlos V en 
Barcelona.64

63	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, pp. 28-30. 
64	 Isacio Pérez, Estudio preliminar, Brevísima relación de la destrucción de las Indias, 

pp. X-XI.



Capítulo 4. Legislación indiana 

107

La presencia de sacerdotes y religiosos representó un alivio, 
una defensa y una tarea que se convirtió en útil, indispensable y 
urgente para detener tales acciones invasoras, injustas y de rapiña. 
Aquí cobra sentido el sermón del dominico Montesinos, al que ya 
se ha hecho mención. También en esas condiciones se fueron or-
ganizando los gremios eclesiásticos; así surgieron varios clérigos y 
obispos que asumieron la posición de defensores de las y los indios. 
En este mismo marco, dominicos y franciscanos hicieron oír sus de-
nuncias ante las autoridades de la Corona y del rey. Ese conjunto de 
tareas fue asumido por fray Bartolomé de las Casas. Por eso propo-
nemos que él sea considerado, por su vocación, por sus funciones y 
por su arduo trabajo teórico, como evangelizador eclesiástico, como 
el primer ombudsman español en suelo americano.

Instrucciones a los padres jerónimos65

Otro de los instrumentos legales para resolver los conflictos enun-
ciados han sido las “Instrucciones para el gobierno y reforma de 
las Indias”, entregadas a los padres jerónimos, redactadas por Las 
Casas a solicitud del cardenal Cisneros, con el consentimiento del 
también regente Adriano de Utrech, que constituían una pieza 
esencial de la reforma de Indias para extirpar los abusos cometidos 
por los españoles. Se intentó poner fin a los abusos que se cometían, 
así como frenar la acelerada disminución de la población aborigen. 
Para divulgar tales instrucciones se designó a tres religiosos de los je-
rónimos, bajo la coordinación y consejo de Bartolomé de las Casas. 
El propósito original de las Instrucciones, recomendaba que los tres 
jerónimos y Bartolomé hicieran el viaje al Nuevo Mundo juntos, 

65	 José María Vallejo, Vasco Núñez de Balboa. Reflexiones sobre su proceso, condena y 
muerte, 1509-1519 (México: Instituto de Investigaciones Jurídicas, unam, 2015), pp. 
7-18; Manuel Lucena Salmoral, s. f., “Instrucciones dadas a los padres de la Orden de 
San Jerónimo, fray Luis de Figueroa, fray Bernardino de Manzanedo y fray Alonso de 
Santo Domingo, para la reformación de las Indias 1516”, pp. 1-2; Las Casas, Historia 
de las Indias, pp. 121-124; 130-134; 145-148.



108

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

desde España a La Española, para establecer criterios de actuación, 
acercamientos con sectores y población vinculada a la generación de 
violaciones, y buscar las mejores recomendaciones para esa misión 
especial; sin embargo, casi desde el mismo nombramiento, los tres 
hermanos jerónimos desistieron de todo contacto con Las Casas, 
tal vez porque era un joven sacerdote, tal vez por recomendación 
de algún funcionario de gobierno, pues se sentían vigilados y a ellos 
jamás les pareció. Como sabemos, los jerónimos partieron primero 
en una embarcación, sin esperar o avisar al coordinador de la mi-
sión. Las Instrucciones ordenaban a los jerónimos reunirse en Santo 
Domingo con representantes de los colonos y de los indios, por se-
parado, para conocer de viva voz la situación tan crítica y cruel que 
se imponía en ese momento, tras lo cual procederían a aplicar la re-
forma poniendo en práctica tres urgentes “remedios”.

El primer compromiso exigían que los indios fueran libres de 
vivir en sus pueblos, gobernados por sus caciques, ellos se organiza-
rían de forma regular según sus usos y costumbres; el resultado de 
su trabajo sería para ellos mismos, pagando un impuesto a la Real 
Hacienda. El segundo propósito permitía a los españoles adminis-
trar y adquirir los productos de los pueblos, comprándoles a los 
naturales lo que necesitaran. El tercero ordenaba que los indígenas 
que quedaran desposeídos de sus encomiendas serían indemnizados 
satisfactoriamente, gozarían de facilidades para extraer oro, podrían 
dedicarse a traficar esclavos caribes o podrían irse a Tierra Firme. 
Muchas buenas ideas y mejores intenciones, pero la vida real y sus 
intereses mezquinos se impusieron.

También se había acordado delante del rey que, si el primer 
remedio fracasara, los jerónimos intentarían aplicar el segundo re-
medio, consistente en concentrar a los indios en pueblos de 300 
vecinos gobernados por sus caciques, acompañados de un español 
casado con cacica, a quienes ayudarían un sacerdote y un admi-
nistrador como encargados de varios pueblos. El administrador 
vigilaría la economía, el orden y la “policía”. El sacerdote cuidaría la 
evangelización y encaminaría a nativos y colonos a procurar la doctri-
na de la fe. Dichas tareas se facilitarían gratuitamente. Se proyectaba 



Capítulo 4. Legislación indiana 

109

establecer turnos laborales cada dos meses para una tercera parte de 
los varones comprendidos entre 20 y 50 años, que trabajarían en los 
lavaderos de oro de sol a sol, con tres horas de descanso al mediodía. 
El oro extraído se dividiría en tres partes; un tercio para el rey, otro 
para el cacique y el tercer tercio para beneficio de los indios, pueblos 
y comunidades. En cambio, si no prosperase ni el primer plan ni el 
segundo, entonces se mantendría el de encomienda vigente, pero 
ahora vigilando el cumplimiento de las Leyes de Burgos en favor del 
trabajo indígena.66

Para comprender este panorama desolador, los frailes do-
minicos, a petición expresa del obispo de Santo Domingo, fray 
Bernardo de Santo Domingo, presentaron un informe sobre el 
despoblamiento y la disminución de población en La Española que 
se reducía aceleradamente. La primera vez que se levantó un censo 
poblacional en 1500 había 1 100 000 vecinos; cuando llegó la orden 
dominica, en 1510, sólo había 46 000 personas; un poco después 
sólo se contaban 16 000 personas, y, a este año de 1516, no hay más 
de 10 000 habitantes. Lo mismo había sucedido en las islas de San 
Juan, Jamaica, Puerto Rico y Cuba. El informe añadía que, de los 
indios traídos de otras islas a La Española, millares de ellos habían 
muerto, por la espada o por hambre o haciéndolos pedazos en sus 
propias tierras. Situación crítica extrema que parecía que mejoraría 
un poco, pero los resultados fueron otros, igual o más adversos para 
los indígenas, pues la tarea no se realizó conforme a lo planeado, 
sino que se aplicaron a establecer acuerdos con los colonos estable-
cidos en esas poblaciones.

Los dominicos y Las Casas en las Leyes de Burgos

Sobra escribir que el sermón sencillo y contundente de fray An-
tonio Montesinos llegó a constituirse en referente permanente en 
diversos ámbitos públicos. El rey católico don Fernando citó con 

66	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, pp. 131-147.



110

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

urgencia a una reunión de juristas, teólogos y de especialista sobre 
los problemas del encuentro y colonización de las Indias para ana-
lizar los conflictos denunciados por fray Antonio de Montesinos, 
confirmados por el superior de los dominicos fray Pedro de Córdo-
ba, para corregir las condiciones reinantes en la Nueva España. Los 
religiosos dominicos y Bartolomé de las Casas dialogaron personal-
mente con el rey. La versión de los dominicos correspondió a fray 
Montesinos. Éste comenzó la lectura del pliego que llevaba:

expuso cómo los indios, estando en sus casas y tierras sin 
ofender a ninguno desta vida, entraban los españoles y les 
tomaban las mujeres y las hijas y los hijos, para servirse de-
llos, y a ellos, llévanlos cargados con sus camas y haciendas, 
haciéndoles otros muchos agravios y violencias, los cuales, 
no pudiéndolos sufrir, huíanse a los montes, y cuando podía 
haber algún español demasiado (cerca), matábanlo como a 
capital y verdadero enemigo.67 

Terminada la lectura, el rey dijo que le agradecía el informe, 
los hechos mencionados, y se comprometió a atender con diligencia 
todas las denuncias presentadas. Mientras eso ocurría en España, los 
colonos españoles buscaron apoyo para desmentir los señalamien-
tos de los religiosos y lo encontraron en fray Alonso del Espinal, 
el superior franciscano. Éste, según Historia de Indias, desconocía 
el contexto del sermón, los reclamos de los españoles gobernantes y 
las consecuencias que esto podría acarrear, pero les sirvió de puente 
para tratar de convencer a su majestad. Todo ello les resultó inútil, 
pues éste había dado la orden de organizar y debatir sobre los acon-
tecimientos denunciados por los religiosos.

Los hechos presentados por Montesinos fueron ejempla-
res, contundentes y suficientes para la iniciativa de diálogo y para 
constituir un consejo de autoridades que los analizara y sacara las 
resoluciones mínimas para preparar y aprobar las Leyes de Burgos. 

67	 Cfr. Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, pp. 441-451.



Capítulo 4. Legislación indiana 

111

Sus denuncias tocaban varios aspectos: 1) el cristiano, pues las bu-
las pontificales comprometían a los reyes y a colonos a respetar a las 
personas, tratarlas humanamente, como iguales, y adoctrinarlas; 2) 
de orden Jurídico, pues ni los dominicos ni Bartolomé de las Casas 
admitían el poder supremo del papa en lo terrenal, por tanto ca-
bría esperar que los indios fuesen vasallos libres, con plena libertad, 
no subyugados, mucho menos que fuesen muertos, humillados y 
arrancados de sus provincias y de sus islas; 3) el problema subsistiría 
durante los años de conquista, a pesar de estas y otras iniciativas 
por detener el poder y abusos de los colonos; 4) de orden político y 
religioso, las bulas de la Santa Sede entregadas a los reyes de Casti-
lla y Aragón, formal y verbalmente, exigían trato respetuoso hacia 
los pobladores de Indias, tras considerar las formas de vida de los 
aborígenes, su organización social, cultural y de evangelización, que 
en los hechos distaba mucho de ese precepto y buen deseo; 5) por 
último, de carácter económico, que fue el que se impuso casi como 
único objetivo de las Leyes de Burgos. 

En síntesis, vale la pena repetir que el sermón destapó dos 
graves problemas. Por un lado, la abundante producción de oro en 
los pueblos de Indias, más de lo imaginado por los ambiciosos colo-
nos, por otro, la escasa mano de obra indígena, enferma, diezmada y 
oprimida, en las peores condiciones humanas y de desigualdad. Es-
tos asuntos críticos se convirtieron en un verdadero y serio conflicto 
para la nueva sociedad colonial, sin embargo, las preocupaciones de 
la Corona, de sus funcionarios y los grandes colonos giraban úni-
camente alrededor de la carencia de mano de obra “inútil” de los 
aborígenes, como llamaban a los pobres y desnutridos naturales 
americanos. Esa clase explotadora siguió apretando más y más las 
condiciones de trabajo en las minas, porque lo único que les movía 
era incrementar, a toda costa, la producción de oro que descansaba 
únicamente sobre el trabajo indígena. Fray Bartolomé decía reite-
radamente que los conquistadores, colonos y todos los españoles 
llegados a estas tierras jamás se iban a meter a los pozos en busca de 
minerales, ni se humillarían para cultivar las tierras o alimentar ani-
males. Por eso, el conflicto denunciado por los dominicos evidenció 



112

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

el maltrato, abuso y el olvido de la condición humana de los indí-
genas. El oro ahí estaba, en abundancia, pero no había indios que 
lo extrajeran. Muy poco beneficio trajo a los pueblos indígenas esa 
visión egoísta española, su miopía les impedía mejorar el trato ha-
cia los mineros indígenas y trabajadores del campo; menos iban a 
dar tiempo libre para convivencias y la evangelización. Sin duda, de 
poco o casi nada sirvió el mensaje dominical, pues salieron presuro-
sos a exigir el máximo castigo del rey para los enemigos de España. 
Qué confundidos y qué avaros se miraron los conquistadores y los 
administradores del Consejo Real. 

¿Cuál es reflexión del clérigo Bartolomé? 

Aquí la tenemos. Es cosa maravillosa, y con verdad habló:

que ninguna gente del mundo jamás se vio tan ociosa, in-
útil, ni holgazana, que los españoles que a esta isla vinieron 
y vienen y a todas estas partes, y que del vicio pestilencial 
que ellos son maculados y señoreados, hayan tan falsamente 
y tan perniciosamente a estas gentes infamado. Estas gentes 
(indígenas), como no pretendían más de naturalmente vivir 
y sustentarse y no atesorar, lo que la perfección evangélica 
reprueba, y las tierras tenían tan felices y abundantes, que 
con muy poco trabajo todo lo necesario alcanzaban, todo el 
demás tiempo en sus casas y pescaderías, y sus fiestas y bailes, 
y en ejercicios de sus manos, en cosas que hacían delicadas, 
careciendo de hierro e instrumentos, como en el primer li-
bro dijimos, pero más largo y más claro en nuestra Historia 
Apologética demostramos, se ocupaban, y así no estaban del 
todo ociosos…68

Es un texto maravilloso y puntual sobre las condiciones socia-
les, económicas y espirituales de las culturas que se entrecruzan. De 

68	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, p. 463.



Capítulo 4. Legislación indiana 

113

un lado la inutilidad y el desprecio para el trabajo de los españoles, la 
holgazanería; del otro extremo, la concepción del mundo humano 
que sólo apetecía vivir y sustentarse, “no atesorar riqueza”.69

Difícilmente, los españoles entraban a los ríos, arroyos, a las 
costas marítimas para hacer el trabajo rudo, sucio, el más pesado 
para extraer el oro de sus fuentes originales. En ese sentido, la mayor 
preocupación de los colonos venía a ser la escasez de mano de obra 
indígena, ocasionada por sus abusos, malos tratos y muerte de los 
nativos. Frente al problema de la escasez de mano de obra, los colo-
nos vislumbraron tres modos de resolverlo.70 El primero, mediante 
la rotación o la prórroga de los repartimientos, esto es, el trabajo 
intensivo de los aborígenes; el segundo, apoyarse en la introducción 
de esclavos africanos, como se hacía desde 1503; el tercero, obligar 
a los mineros a multiplicar la búsqueda de mano de obra indígena, 
mediante correrías por las islas adyacentes y costas continentales 
que los españoles declaraban como “inútiles”, con el objeto de cazar 
nativos y traerlos por la fuerza a trabajar a La Española, así raptados 
en masa, cambiándoles su entorno familiar y social ancestral por 
un entorno “más productivo”. Finalmente, la solución tomada por 
los españoles se dirigió a la introducción de esclavos, proyecto plan-
teado desde 1499 por los colonos españoles con la anuencia callada 
de la Corona. También el padre Las Casas presentó una iniciativa 
semejante para impedir que los indios siguieran trabajando en esas 
condiciones, para traer a población negra, que era más fuerte y re-
sistente. Tal decisión produjo enorme escándalo entre colonos y 
autoridades locales y españolas.71 Más tarde, Las Casas se arrepintió 
y siguió condenando la minería por el pesado trabajo que se hacía.

En las naciones de Indias, los conquistadores, una vez que en-
tendieron la dimensión cultural, geográfica, laboral y la organización 
interna de las ciudades y provincias de las islas, comenzaron a interve-
nir en cada una de ellas mediante un método de trabajo que fueron 
perfeccionando a raíz de las experiencias con las distintas autoridades 

69	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, II, p. 464.
70	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, 475-476.
71	 Agustín Yánez, Fray Bartolomé de las Casas. El conquistador conquistado, p. 152-153.



114

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

políticas prehispánicas. Atrapaban a indios de cada provincia o co-
munidad aborigen, a cambio de espejitos y baratijas españolas que 
“regalaban” a los ingenuos indígenas, pues de ese modo los colo-
nos compraban la confianza y la información suficiente para entrar 
sin obstáculos. También preguntaban por aquello que requerían 
saber para imaginar su trabajo inmediato, identificar a la máxima 
autoridad de la comunidad, su influencia, sus riquezas y formas de 
lucha y defensa de los pueblos; en unos cuantos días, ya habían in-
vadido sus pueblos, generalmente por las malas, para controlar a la 
autoridad política o al cacique de ocasión y conseguir su propósito: 
conquistar, controlar, robar oro y más oro. Así fueron conquistan-
do y consumiendo distintas poblaciones. 

Varias veces el autor de Historia de las Indias descalifica las 
informaciones, juicios y leyes elaborados por los colonos, goberna-
dores, autoridades y funcionarios de la Corona, porque su avaricia 
los ciega y no les permite mirar y admirar la vida segura, apacible, 
alegre y festiva que vivían los indios antes de la llegada de los espa-
ñoles y las muertes ocasionadas por los conquistadores. He aquí un 
botón de muestra: 

¡Oh ceguedad de los del Consejo del rey!, que así se prenda-
ron de las informaciones que aquellos pecadores les hacían 
en favor de sus propias codicias y tiranías y en perdición de 
aquellas ánimas, y que el Consejo les diese crédito, siendo 
enemigos de los indios, lo cual traían escrito en las frentes, los 
del Consejo no lo podían ignorarlo. En cambio desecharon 
los testimonios del religioso Antón Montesino, a quien la 
caridad movía que hablase por ellos, lo desecharon como tes-
tigo confiable, por apasionado en contra de esas injusticias.72

	 Estos errores, ceguedad y daños irreparables tuvieron los 
del Consejo de los reyes, y a ellos se les imputan todos los 
males y daños… porque no les era lícito ignorar el derecho, 
pues el rey los hacía de su Consejo y comían su pan, no por 

72	 Cfr. Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, vol. II, pp. 489-490.



Capítulo 4. Legislación indiana 

115

gentiles hombres, como se dijo, sino por letrados, porque es-
tán obligados a saber y deben saber cuánto se debe a la culpa 
y/o a la pena.73 

Asimismo cuestionó una a una las Leyes de Burgos.74 Por su 
parte, fray Pedro de Córdoba, conversó con el rey Fernando sobre la 
publicación de las leyes y le hizo saber que éstas no remediaban en nada 
las fatigas y perdición de los indios, mucho menos quedando debajo 
de la mano de los españoles, ni las encomiendas ni el traslado de los 
caciques nativos a otras poblaciones. 

El clérigo Las Casas delata varios errores de esas leyes: prime-
ro, que sacaran a los indios de sus pueblos y tierras donde habían 
nacido para llevarlos a otros pueblos bajo control español; segundo, 
sacar a los caciques de sus pueblos para trasladarlos a los nuevos si-
tios designados. ¿En qué les aprovechaba, viéndose privados de su 
señorío y sus vasallos muertos, teniendo certidumbre que en breve 
se convertirían en sus vasallos y que morían fuera de sus pueblos? 
Tercero, mandar a los indios que hiciesen casas de paja para que 
sirvieran de Iglesia, como si con eso, en su condición rural, agreste 
cultural y religiosa, fuera a resolver tales problemas de la noche a la 
mañana y únicamente por un decreto. ¿Para qué una iglesia? si no 
había clérigo quien la dijese, eran iniciativas desorganizadas y sin 
sentido. Cuarto, que los indios trabajasen en sacar oro de las minas 
cinco meses y cumplidos cinco meses holgasen cuarenta días para 
labrar el campo y tener alimentos.

En suma las Leyes de Burgos estaban muy lejos de ser útiles y 
apropiadas para las condiciones en que vivían los españoles e indios 
explotados, pues tales exigencias no beneficiarían ni a españoles ni 
a los aborígenes.

73	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, vol. II, p. 481.
74	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, vol. III, pp. 112-113.



116

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Las Leyes Nuevas (1542-1543)

Abordar el tema de las Nuevas Leyes es un asunto complejo, pero 
muy útil, porque se combina con asuntos políticos y económi-
cos de las Indias que compete resolver a las autoridades españolas. 
Por ejemplo, como respaldo oficial exterior a los descubrimientos, 
tenemos las bulas papales que se emitieron paralelamente a los descu-
brimientos españoles y portugueses en las Indias. Aquí nos interesan 
las correspondientes a España, las cuales ordenaban dos principios 
universales: el primero para descubrir el Nuevo Mundo; el segun-
do para establecer el compromiso de los reyes de llevar la luz de la 
fe cristiana a esas recónditas tierras americanas. Por tanto, los pro-
blemas políticos, jurídicos y eclesiásticos se vinculaban totalmente 
con ese doble ordenamiento de la Santa Sede: el propósito de esos 
planteamientos papales y de los reyes era sí continuar con los des-
cubrimientos y las conquistas, pero también, en consecuencia, un 
sí obligatorio a la evangelización de todas las naciones amerindias. 
Éste era el signo del poder espiritual de la Iglesia católica vigente 
para todos los que representaban el poder temporal: reyes españoles, 
gobernantes, conquistadores y demás autoridades. Obviamente, ese 
principio formal de los dos poderes se fue relajando cada día más y, 
por ello, las naciones americanas fueron tan dañadas y ultrajadas, 
como lo recordarán Las Casas y otros escritores de la época. Esa fue 
la función social y política que correspondió emprender a los secto-
res religiosos asentados en iglesias y parroquias de la Nueva España. 

Lo que está en juego, de las Leyes de Burgos y de las Nuevas 
Leyes, es un conjunto de principios éticos, políticos y evangélicos fun-
damentales de alcance universal, como el respeto a la vida, a la igualdad 
de trato y de reconocimiento como personas reales, íntegras y plenas; 
el derecho a la tierra, a su forma de vida y a la cultura, que brindaban a 
los indígenas riquezas naturales insospechadas. Las Leyes Nuevas pre-
tendían resolver administrativamente el conjunto de problemas de las 
conquistas, agudizados en ese tiempo a causa de los recientes descu-
brimientos en el Perú y en el Nuevo Reino de Granada. 



Capítulo 4. Legislación indiana 

117

Por lo tanto, ambas leyes son el resultado de un conjunto de 
esfuerzos oficiales desde el poder, en el primer caso, para conquistar, 
controlar y arrebatar los bienes de todos nuestros pueblos. En el se-
gundo caso buscaban un acompañamiento activo más organizado 
y de denuncia de parte de los ministros eclesiásticos que convivían y 
padecían los abusos y las muertes de miles y millones de indios. Es-
tos resultados funestos se multiplicaron con el correr de los años 
mediante las invasiones inmisericordes y continuas de los españoles. 
Para mejorar nuestra comprensión de esa etapa sangrienta recomen-
damos la lectura de Brevísima relación de la destrucción de las Indias 
(1542) y la Historia de las Indias (1560-1563), pues esos libros es-
tán respaldados por tres elementos innegables. Primero, el autor Las 
Casas es testigo presencial de muchas acciones bélicas en las Islas Ca-
ribeñas. Segundo, por haber reunido cuidadosamente documentos 
y materiales informativos de primera, por los testimonios y docu-
mentos entregados en propia mano al dominico Las Casas, amén 
de testimonios orales y escritos de eclesiásticos contemporáneos 
por más de 40 años. Tercero, porque él mismo modificó de raíz su 
primera intervención aquí en tierras de Indias, adoptando una po-
sición crítica y de defensa de los derechos naturales y humanos de 
todas las Indias, sabiendo que se oponía a la voluntad de conquista-
dores y de la Corona. 

Las Casas escribió, como argumento de su obra más polé-
mica, Brevísima relación de la destrucción de las Indias, que todas 
las cosas que han acaecido en Las Indias, desde su maravilloso des-
cubrimiento y la llegada de los primeros españoles, han sido tan 
admirables e increíbles a todos los que no las han visto presencial-
mente, que se ha impuesto el silencio y el olvido de todas las grandes 
“hazañas”, como si hubiesen ocurrido en los siglos pasados. Las gran-
des “hazañas” de los cristianos, como lo documentó el sacerdote Las 
Casas, son las matanzas y estragos de gentes inocentes y despoblacio-
nes de pueblos, provincias y reinos que en ellas se han perpetrado.75

75	 Cfr. Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, I, 413-415.



118

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Luego de este breve recorrido circunstanciado veremos los 
cambios sobresalientes que trajeron las Leyes Nuevas,76 editadas el 
20 de noviembre de 1542, exactamente a treinta años de promul-
gadas las Leyes de Burgos por Carlos V. El investigador Alfonso 
García-Gallo afirma que vienen a ser una

especie de constitución política del Nuevo Mundo, que en 
cuarenta capítulos establece las normas básicas de la organi-
zación del Consejo de Indias y de los gobierno de América. 
Proclaman la libertad de los indios y suprimen las encomien-
das, y regulan la forma de hacer los nuevos descubrimientos 
y de gratificar a los conquistadores.77

Efectivamente en ellas encontramos un enfoque humanis-
ta explícito y claro de respeto a los nativos, un signo radicalmente 
opuesto a las Leyes de Burgos, ya que en los hechos despojaban 
prácticamente a los encomenderos de toda oportunidad de enri-
quecerse, se eliminaba la encomienda y, en cambio, se dedicaban 
substancialmente a cuidar y a proteger a los indígenas mediante la 
presencia de los religiosos. 

Las ordenanzas hacen explícitas las siguientes tareas: 1. 
erigen el virreinato y una audiencia para el Perú; 2. crean otra Au-
diencia en los confines de Guatemala y Nicaragua; 3. las Audiencias 
deben tener especial cuidado del tratamiento de los indios y de su 
conservación; 4. recomiendan que se informe de los excesos y ma-
los tratos de los gobernadores y particulares contra los indios; 5. 
castigan a los culpables con todo rigor conforme a justicia; 6. en 
casos de pleitos entre indios o con ellos, recomiendan que se guar-
den sus usos y costumbres y se eviten juicios injustos; 7. prohíben 
terminantemente que se pueda hacer esclavo a indio alguno; 8. si 
hubiere indios esclavos, los pongan en libertad; 9. ordenan que no 

76	 Cfr. Rafael Diego Fernández, “Mito y realidad en las leyes de población de Indias”, 
pp. 209-255. 

77	 Alfonso García, “Génesis y desarrollo del derecho indiano”, p. XXV y ss. en Francisco 
de Icaza, Recopilación de las leyes de los reynos de Indias.



Capítulo 4. Legislación indiana 

119

se impongan cargas inmoderadas que pongan en peligro la vida, 
salud y conservación de los indios; 10. prohíben que se obligue, 
tanto a indios como a negros, a la “pesquería de perlas”, so pena 
de muerte; 11. que se les quiten los indios a funcionarios de la Co-
rona real; 12. se ordena que de aquí en adelante ningún visorrey, 
gobernador, audiencia, descubridor, ni otra persona alguna puede 
encomendar indios por nueva provisión, ni por remuneración ni 
donación, venta ni otra cualquier forma, modo, ni por vacación, 
ni herencia, sino que muriendo la persona que tuviese los dichos 
indios sean puestos en nuestra real corona; 13. que las audiencias 
informen de las personas que mueren, que nos envíen relación de la 
calidad de los indios y de la tierra, para que nos mandemos proveer 
lo que sea nuestro servicio y hacer la merced que nos pareciere a la 
mujer e hijos del difundo, etc.78 

Sobre el particular, Mario Ruiz Sotelo sostiene que las Le-
yes Nuevas buscaban incrementar la participación política de la 
Corona y disminuir la de los encomenderos. El carácter de esta ley 
puede sorprender incluso en nuestros días, pues enfáticamente se 
argumenta la tolerancia del modo de vida indígena y de su propio 
sistema jurídico, que buscaba la convivencia entre españoles y abo-
rígenes, de acuerdo a usos y costumbres indígenas.79 En el mismo 
sentido, Rafael Diego Fernández resalta que por fin el trabajo perma-
nente de Las Casas por defender a los indios dio buenos frutos, pues 
por primera vez la Corona se preocupa del destino de estos infelices.80

La consideración benigna en el trato a los indígenas con-
llevó reacciones airadas provocadas en contra de la Corona y de 
sus impulsores, entre éstos se identificaba a fray Bartolomé. Una 
consecuencia directa de tales reacciones por las Nuevas Leyes, la 
padeció el obispo Las Casas a su llegada a la diócesis de Chiapas, ya 
que corría la voz entre los más enterados, que eran las leyes hechas 

78	 Alfonso García, “Génesis y desarrollo del derecho indiano”, p. XXV y ss. en Francisco 
de Icaza, Recopilación de las leyes de los reynos de Indias.

79	 Mario Ruiz Sotelo, Crítica de la razón imperial. La filosofía política de Bartolomé de 
las Casas (México: Editorial Siglo XXI, 2010), pp. 42, 43.

80	 Rafael Diego Fernández, “Mito y realidad en las leyes de población de Indias”, p. 225.



120

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

y defendidas por el dominico Bartolomé de las Casas y eso causó 
furor y rebeliones, sobre todo en Perú y en la Nueva España. En 
aquella nación el enfrentamiento se dio entre el primer virrey Blas-
co Núñez Vela y el líder de los insurrectos Gonzalo Pizarro, donde 
aquél fue derrotado y decapitado por los rebeldes; tuvo que venir 
un enviado especial de la Corona para sofocar la rebelión. 

En Nueva España la situación fue diferente, sí hubo suble-
vación, rebeldía e insurrección, pero el virrey Antonio de Mendoza 
y el visitador Francisco Tello de Sandoval, enviado para defender 
las nuevas leyes, deciden suspender su aplicación en los capítulos 
más impugnados. Se hizo necesario que el visitador Tello de Sando-
val convocara a una reunión de obispos y ministros de las órdenes 
dominicana, franciscana y agustina, conocida como junta eclesiás-
tica de 1544, en la Ciudad de México, donde acordaron que “la 
encomienda en México significa la estabilización del colono, la dis-
ciplina del indio en el trabajo, la manera de estar en contacto con los 
indígenas, la posibilidad de la evangelización, la organización de las 
doctrinas. Si las encomiendas desaparecen, los españoles volverán a 
España; y los indios a su estado de barbarie, etc.81 La representación 
eclesiástica entregó sus conclusiones al Emperador Carlos V, quien 
aceptó la revocación de parte de esta legislación, en concreto la que 
prohíbe la encomienda hereditaria; esto se firmó el 20 de octubre de 
1545. Luego de la supresión mencionada, esas normas quedan en 
adelante como texto fundamental de los reinos de Indias. 

A este respecto, el antropólogo colombiano Juan Friede co-
menta:

Las radicales Nuevas Leyes de 1542 constituyeron una me-
dida que desde el primer momento estaban condenadas al 
fracaso. Obedecían a la ficción de que una ley abstracta puede 
conducir al cambio de una estructura social firmemente es-
tablecida por las circunstancias que la habían creado. Desde 
el momento en que la Corona permitió o toleró la conquista 

81	 Bartolomé de Las Casas, Historia de las Indias, 413-415.



Capítulo 4. Legislación indiana 

121

y ocupación de América, mediante la iniciativa privada de 
descubridores, conquistadores y colonos, era utópico creer 
que mediante leyes y ordenanzas éstos cediesen a la Corona 
derechos que habían adquirido de facto, ‘por su cuenta y mi-
sión’, como se decía entonces.82 

Esta idea de Friede es evidente, más si recordamos que la invi-
tación para viajar a Las Indias iba a hacerse pagando cada voluntario 
el costo y las consecuencias que ello implicaba: en primer lugar, la ga-
rantía de ir y regresar con sus propios recursos; segundo, de probables 
enfermedades; tercero, de las guerras o enfrentamientos en tierras aje-
nas; cuarto, de conseguir o no las riquezas o bienes que cada viajante 
llevaba en mente. Muchos de ellos apostaron grandes cantidades 
cuando se enteraron que había riquezas en abundancia, pues ya 
habían regresado los primeros navegantes en las tres travesías pre-
sididas por Cristóbal Colón. Además, si revisamos las luchas que 
los colonos asentados en Perú emprendieron para conseguir la per-
petuidad de las encomiendas era, primero, porque ellos ya habían 
costeado sus viajes; segundo, porque habían emprendido conquis-
tas que los empoderaron y los hicieron sentirse amos de las tierras 
que ya controlaban; en tercer lugar, porque si ellos hubiesen reci-
bido esas tierras, mares y minas de Indias, esa misma concesión se 
podría haber multiplicado indefinidamente en la mayoría de las 
naciones precolombinas.

Sin duda, el capítulo de la legislación indiana se completa 
con la vasta integración de religiosos de las tres órdenes, con las 
modificaciones legislativas que se difundieron en distintos tiem-
pos y condiciones, contando también con la venia de los doctores 
de Salamanca, Valladolid y Barcelona. Por esto llama la atención 
que en todo ese proceso de construcción jurídica esté presente Las 
Casas, con iniciativas y con participaciones puntuales, como un 
buen ombudsman y defensor altruista interesado en la protección 
de nuestros pueblos.

82	 Juan Friede, Bartolomé de las Casas: precursor del anticolonialismo, p. 143.



122

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Este capítulo muestra con crudeza y detalle los cambios que 
se vivieron en las naciones de Indias los primeros sesenta años pos-
teriores a la conquista. Permite estudiar paso a paso, con muchos 
detalles, la integración involuntaria y necesaria que se iba gestando 
con el correr del tiempo, con los actores principales de cada una de las 
instituciones y autoridades de la Corona española. También nosotros 
podemos imaginar las tensas negociaciones y los encuentros rís-
pidos que se produjeron en torno a si era preferible endurecer las 
reformas como leyes rígidas e intransitables, o si había que construir 
las Leyes Nuevas con propósitos muy loables que un año después 
fueron frenados por la misma autoridad regia que las había com-
prometido y autorizado. 

Medio año después, el 4 de junio de 1543, el rey Carlos V au-
torizó una modificación de las Leyes Nuevas, en Valladolid, de cinco 
nuevos artículos, que completaron lo relativo a las retribuciones de 
los primeros conquistadores y sus hijos; decretaron que el que se 
ausentare de su provincia perdiera los indios que ahí se le habían 
señalado; ordenaron que la tasación de los tributos indígenas se hi-
ciera de manera moderada, en menor monto de lo que solían ellos 
pagar antes a sus señores, llevando para ello un libro de tasaciones. 
Efectivamente, la legislación de Burgos había causado mayores 
desigualdades y más imposiciones arbitrarias del poder de los enco-
menderos. En tanto que las publicadas en 1542 pretendían despojar 
a éstos de toda oportunidad de enriquecerse, pues su clausulado se 
dedicaba sustancialmente a cuidar y a proteger a los indígenas.83

La legislación filípica84

A partir de 1556, el gobierno España y de las Indias quedó en po-
der del rey Felipe II, quien, mirando el abandono y la suma de 
hechos conflictivos producidos en tierras de las Indias, solicitó al 

83	 Rafael Diego Fernández, “Mito y realidad en las leyes de población de Indias”, p. 222.
84	 Rafael Diego Fernández, “Mito y realidad en las leyes de población de Indias”, pp. 

222-226.



Capítulo 4. Legislación indiana 

123

jurista Juan de Ovando (1569) supervisar el estado del Consejo de 
Indias en Sevilla. Destacó las figuras jurídicas reales hasta ese año 
emitidas: 1) primera capitulación colombina emitida el 7 de abril 
de 1492, con el que se origina el derecho indiano; 2) las capitula-
ciones e instrucciones se complementaron con disposiciones reales 
particulares: reales provisiones, reales cédulas, reales pragmáticas, 
ordenanzas, entre otras formas legales; 3) los contratos celebrados 
por autoridades en las Indias: 4) la capitulación pactada entre Diego 
Velázquez y los padres jerónimos en La Española; 5) el contrato que 
celebraron Velázquez y Hernán Cortés; 6) las instrucciones emiti-
das por el rey Carlos V a Hernán Cortés, del 26 de julio de 1523; 
7) las ordenanzas para vecinos y moradores del marqués del Valle al 
inicio de su gobierno. Este primer conjunto formaba los rudimen-
tos del derecho de Indias. Además se reconoció que se emitieron 
leyes de mayor alcance; 8) las Leyes de Burgos; 9) provisión del buen 
trato al indio; 10) las Leyes Nuevas, y así sucesivamente se fueron 
dando otras normativas, pero como el propósito de este apartado 
contemplaba temporalmente sólo hasta el año 1566, vamos a dejar 
aquí ese listado. 

Predicación y evangelización

Lo que viene a continuación corresponde a una recapitulación de 
diversas órdenes y acciones emprendidas para las embarcaciones sali-
das de Sevilla y llegadas a las Indias. Cada embarcación debería llevar 
uno o dos sacerdotes o religiosos, de acuerdo al tamaño del navío, 
para facilitar la ayuda y protección de los aborígenes. Los eclesiásti-
cos, generalmente, se identificaban con los propósitos y directrices 
de la monarquía y la política de los Reyes Católicos los respaldaba 
ampliamente; estos sacerdotes seculares sólo dependían de las tareas 
generales del momento, estaban más apegados al poder real. Por su 
parte, los frailes misioneros se subordinaban a la regla monacal y a 
sus autoridades. Sus trabajos cotidianos se dirigían a servir de apoyo 
en hospitales, escuelas, tecnologías y a la evangelización. Al Nuevo 



124

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Mundo se trasladaron clérigos seculares y sacerdotes regulares. El 
informe siguiente lo tomamos del historiador Richard Konetzke.

En el primer viaje del almirante Cristóbal Colón (1492), lle-
gó el sacerdote capellán Pedro de Arenas, quien bendijo las Nuevas 
Indias en El Salvador; en el segundo viaje, acompañaron al descu-
bridor (1493) tres franciscanos: Juan de la Deule y Juan de Tisín, 
legos, y el vicario pontificio Bernal Boil; años después, en 1500, cin-
co franciscanos más hicieron la expedición a las Antillas; en 1502, 
bajo las órdenes del gobernador Nicolás de Ovando se incorporaron 
trece franciscanos más, y con el apoyo de Ovando se construyó el 
primer convento franciscano en el Nuevo Mundo. En 1508, el rey 
Fernando pidió a los franciscanos que preparasen un nutrido gru-
po de religiosos; ese años se sumaron otros ocho miembros de la 
congregación; en 1511 arribaron veintidós más y en 1512 otros cua-
renta, con Alonso del Espinar. Finalmente el año de1524 llegaron a 
México doce más. 

Con estos grupos religiosos comenzó el trabajo pastoral de di-
vulgación de la fe, la evangelización y, sobre todo, se aplicaron a las 
tareas de educación, manualidades y la cultura. Se dirigieron a la Ciu-
dad de México, el Valle de México y la comarca de Puebla-Tlaxcala, 
en estas provincias erigieron los primeros conventos franciscanos.85

Casi simultáneamente se sumaron contingentes de la Orden 
de los Predicadores.86 Los primeros quince misioneros dominicos 
con destino a la isla La Española lo hicieron a principios de 1509; a 
fines del mismo año llegaron tres más, entre ellos, Antón o Antonio 
Montesinos y Pedro de Córdoba, que escribirían historias propias por 
su destacada participación y relevancia, como se ha referido; posterior-
mente, entre 1510 y 1511, se asentaron otros veintiuno en la misma 
provincia. Fue el año de 1523 cuando el clérigo Bartolomé de las 
Casas se sumó a esta congregación. En 1526 se sumaron otros doce 
dominicos que se establecieron en Estado de México, Puebla, Oaxa-
ca y Tehuantepec. En 1530 se creó la primera provincia dominica 
autónoma en América, en Santo Domingo; en 1532 se fundaron 

85	 Cfr. Richard Konetzke, América Latina: II La época colonial, pp. 232-235.
86	 Richard Konetzke, América Latina: II La época colonial, pp. 236-238.



Capítulo 4. Legislación indiana 

125

dos sedes más, en Chiapas y Guatemala. Trabajaron intensamente con 
los conquistadores de Nueva Granada, Colombia, y en el Perú, con la 
participación activa del padre Valverde que acompañó la tropa de Fran-
cisco Pizarro; después se le nombró primer obispo de Cuzco.

Casi desde su llegada, los refuerzos pastorales y misionales 
chocaron con la resistencia de los colonos españoles. Así nació el 
enfrentamiento público entre dominicos y españoles, que desem-
bocó en el sermón de Montesinos. Los dominicos ampliaron sus 
actividades a las otras Grandes Antillas pobladas por españoles y 
propusieron su primera iniciativa de evangelización en Tierra Firme 
en Cumaná, Venezuela. 

La tercera congregación que respondió a la invitación de los 
reyes españoles fue la agustina.87 Su presencia fue tardía, respecto a 
los franciscanos y dominicos, pues, para 1533, que se incorporó al 
Nuevo Mundo, los franciscanos ya llevaban 40 años y los domini-
cos completaban 30 años. Los agustinos recibieron un gran apoyo 
de la segunda audiencia y sobre todo del virrey Antonio de Mendo-
za, quien los ocupó en importantes tareas de colonización. Ni los 
dominicos ni los agustinos tuvieron comisarios intermediadores. 

En síntesis, la dominación española en América se convirtió 
en un estado misionero gracias al trabajo intenso de estas congrega-
ciones religiosas; adicionalmente, el aparente celo para adoctrinar 
los pueblos indios, como se lo expuso Hernán Cortés a Carlos V, lo 
llevó a despojar de sus ídolos a los paganos antes de haberles adoctri-
nado, por lo que Bartolomé de las Casas reprobó la iniciativa, pues, 
él sostenía que si les ponen la cruz de Cristo la adorarán como a sus 
ídolos. Visto quedó que los españoles se interesaron muy poco por 
catequizar a los indios.88

87	 Richard Konetzke, América Latina: II La época colonial, p. 238.
88	 Richard Konetzke, América Latina: II La época colonial, p. 239.



126

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Participación del defensor y ombudsman

Este apartado quiere dejar constancia de sus intervenciones pú-
blicas en la complicada historia de integración entre las naciones 
americanas y la España de la Corona, muy particularmente durante 
los primeros sesenta años, donde él, apoyado por los frailes domini-
cos y franciscanos, analiza, discute y propone valientes iniciativas a 
favor de los derechos naturales, y lo hace delante de las instancias 
máximas del poder español: reyes, príncipes, Consejos de Indias y 
el Consejo Real Supremo, jerarquía eclesiástica mexicana, etc., a fin 
de disminuir las condiciones de explotación de los pueblos indios. 
Él formaba parte de la congregación dominica, lo que acompañó y 
defendió durante esas largas seis décadas a los pueblos originarios. 
Al lado de su congregación fue sumando voluntades, autoridades, 
voces de obispos, necesidades y luchas que lo convirtieron en vocero 
oficial ante la Corona, lo mismo para las Nuevas Leyes que para 
atemperar las sublevaciones de los peruanos en contra de las enco-
miendas perpetuas.

Su participación diplomática y protectora como ombudsman 
o defensor resultó altamente positiva en los diversos frentes de la 
administración pública y eclesiástica. Con este propósito debe men-
cionarse que de 1516 a 1565 emitió 53 documentos testimoniales,89 
señalando puntos críticos, proponiendo recomendaciones para mo-
dificar rutinas y acciones que dañaban la convivencia en el Nuevo 
Mundo. Para comprender el nivel de compromiso y de colabora-
ción dentro del ámbito de las Nuevas Leyes, escribió cinco textos 
coyunturales entre 1542 y 1543, en el contexto de su preparación, 
discusión y publicación de estas leyes. Sus obras reflejan un reclamo 
sistemático de las condiciones difíciles que se vivían en la Nueva 
España. Al mismo tiempo, ofreció una alternativa al sistema de en-
comiendas para la conversión y la protección de los pueblos. 

Todavía en el contexto de las Leyes Nuevas, desplegó su 
última y más eficaz intervención pública a favor de caciques y 

89	 Bartolomé de las Casas, Obras escogidas de Fray Bartolomé de las Casas, V, Opúsculos, 
Cartas y Memoriales, pp. X-XXIII.



Capítulo 4. Legislación indiana 

127

autoridades indígenas, pues los colonizadores españoles buscaban 
hacerse de las encomiendas en Perú a perpetuidad con plena juris-
dicción civil y militar, a cambio ofrecían a la Corona cinco millones 
de ducados oro a título de vasallaje. 

El propósito de derogar la perpetuidad de las propiedades y 
de las encomiendas había ocurrido después de las Leyes Nuevas, y 
se siguió considerando como un plan de apropiación con el consen-
timiento del rey. De este modo, en 1556, el príncipe Felipe había 
dado su consentimiento inicial para efectuar esa venta-intercambio, 
aunque, como le hacía ver el Consejo de Indias, significaba la in-
dependencia total de Perú, hecho que afectaría financieramente al 
reino español. La incertidumbre de esa negociación se alargó hasta 
1559, lo que dio tiempo a que los caciques del Perú se reunieran en 
San Juan de los Reyes, y el 20 de julio de 1559 concedían un poder 
especial a Bartolomé de las Casas para que les representara ante la 
Corte de Madrid, con el fin de que evitara la enajenación y consi-
guiera que los indios quedaran perpetuamente bajo la Corona. Se 
movilizó rápidamente, envió Informes al Consejo de Indias y a sus 
miembros para advertirles que esa concesión representaba la pérdi-
da de las Indias y que jurídicamente era improcedente; al rey Felipe 
le dedicó un tratado para demostrar legalmente que esa enajenación 
era contraria al derecho natural y al derecho del reino.90

De ese modo concluía un trabajo jurídicamente bien ar-
gumentado. Con el mismo propósito de evitar el intercambio de 
dinero a favor de ceder a perpetuidad las propiedades y las enco-
miendas, el obispo Bartolomé presentó un ardid económico para 
asegurarles, al Consejo de Indias y a los colonizadores radicados en 
Perú, que los caciques de América le entregarían un millón de pesos 
de oro más que los ofrecidos por los peruanos, con lo que detuvo el 
impulso de los colonos.

Otra de las iniciativas que se comentaba y se alentaba por 
parte los religiosos panlascasianos más firmes, planteaban que se 
podría convocar a los principales y más influyentes colonizadores 

90	 Bartolomé de las Casas, De regia potestate o de la Autodeterminación de los pueblos.



128

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

de México y de Perú para que se presentaran en Madrid ante las 
autoridades correspondientes, que allá se les indicara que estaban 
provocando el enojo del rey, que se les ofreciera alguna buena oferta 
para que ya no regresaran a sus naciones, venciendo así la resistencia 
de los demás impugnadores de las Nuevas Leyes. Finalmente, esa 
iniciativa se desechó.91

La serie de conflictos posteriores a las Nuevas Leyes y la 
ambición desmedida de colonos en Perú y México despertó la cu-
riosidad de Las Casas y, como quedó apuntado líneas arriba, corrió 
con suerte, pues la decisión de Felipe II se pospuso de 1556 hasta 
1559, lo que le dejó el tiempo suficiente para investigar, entrar en 
comunicación con caciques y gobernantes de Perú y México, por 
la mediación de los religiosos, y presentó su último libro valioso De 
regia Potestate para ahondar en dos temas importantes para ese mo-
mento. El primero, para apoyar y defender las demandas oficiales 
que le hicieron llegar al obispo de parte de los gobernantes y caci-
ques peruanos; el segundo para dejar claro que no está en manos 
de la autoridad ni del rey o de emperador vender parcelas de tierra 
o de las minas a cambio de dinero. La tesis final del libro declaraba: 
“Ningún Estado, ni rey, ni emperador puede enajenar territorios, 
ni cambiar su régimen político sin consentimiento expreso de sus 
habitantes”.92 Hay que añadir que este libro no se publicó en Es-
paña por la prohibición real impuesta en 1558, sino en Frankfurt, 
1571, y surtió el efecto esperado y se convirtió en valiosa aportación 
para los destinos de España y de Europa.

Son muchos los aspectos informativos que merecen recoger-
se en la consideración final del capítulo. Primero, que no fue un 
hecho rápido ni sencillo, pues su construcción requirió más de siete 
décadas de negociaciones coyunturales. Segundo, los conflictos om-
nipresentes rebasaron toda previsión inicial, de la Corona española, 
del Consejo Supremo del Rey y de los colonizadores. Tercero, el 
encuentro del Viejo Mundo con el recién descubierto de América 
concentró las mirada, las voces y los análisis de especialistas de todo 

91	 Juan Friede, Bartolomé de Las Casas: precursor del anticolonialismo, p. 160.
92	 Bartolomé de las Casas, De regia potestate , pp. 53, 54.



Capítulo 4. Legislación indiana 

129

el mundo europeo y de América. Cuarto, la legislación indiana vie-
ne a representar la concreción de muchos esfuerzos y de diversos 
intentos por alcanzar la inclusión, la igualdad y las condiciones de 
sobrevivencia y de justicia para nuestros pueblos indígenas. Muy a 
pesar de los conquistadores y de la elite española, las Leyes Nuevas 
abrieron las ventanas de la esperanza para una mejor convivencia. 
Quinto, por encima de las máximas autoridades de todas las estruc-
turas citadas, del rey Fernando, Carlos V, Felipe II hay que destacar 
la persistencia y el buen trabajo de los religiosos y del sevillano Las 
Casas. El último texto de Bartolomé, al que hemos hecho alusión 
muestra la profundización de sus investigaciones, de sus aportacio-
nes teóricas y de su vocación de defensor de los indígenas. 

Este último libro sigue manteniendo su vigencia en nuestro 
tiempo, pues la riqueza de las naciones sigue en disputa. En la Edad 
Media por los intereses de los conquistadores sobre las propiedades 
y bienes de los pueblos precolombinos; en nuestros días, porque los 
bienes nacionales siguen siendo codiciados por los amos y dueños 
del capital financiero internacional, con el respaldo de los capitales 
locales, queriendo pasar por encima de los derechos de propiedad 
y de la estabilidad económica, violando sistemáticamente los dere-
chos humanos de las poblaciones.





CAPÍTULO 5

CONTROVERSIA DE VALLADOLID

Ambientación y relevancia en el siglo xvi

La primera vez que me enteré de la Controversia de Valla-
dolid, hacia el año 2000, no comprendí gran cosa, pero me 
quedó una huella que ha durado hasta el presente, que me 

ha llevado, luego de la experiencia de seis años de ombudsman o de-
fensor universitario de la uaa, 2011-2016, a buscar, indagar, leer, 
preguntar y consultar las fuentes documentales que me ayuden a 
responder a la pregunta que me hice en otro momento: ¿por qué 
se llegó al debate conceptual, teológico, ético y social acerca de la 
igualdad humana universal? Ahora me queda claro que se debió a 
que en el siglo xvi, mientras las bulas papales se pronunciaban por 
reconocer la igualdad de los seres humanos, independientemente 
de su origen, de su cultura, de su forma de gobierno y del político 
y económico que poseyeran, por tanto la evangelización debería 
hacerse de la mejor forma, con paciencia y con amor. 



132

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

El segundo motivo que me condujo a esta investigación 
documental se vincula con otra inquietud que naciera en mí, jus-
tamente cuando ejercía de defensor universitario, al lado de otros 
colegas de la función humanista universitaria. Cuando prepará-
bamos la Asamblea Nacional Ordinaria de la Red de Organismos 
Defensores de los Derechos Universitarios (reddu) de octubre de 
2016, celebrada en la Universidad Autónoma de Ciudad Juárez, se 
incluyó en el orden del día entregar un reconocimiento a alguno 
de los defensores nacionales o iberoamericanos destacados. La presea 
llevaba el nombre de Jorge Carpizo McGregor, pionero y promotor 
de la Comisión Nacional de Derechos Humanos, abrió las puertas de 
la unam para que iniciara su historia la Defensoría de los Derechos 
Universitarios. El primer reconocimiento se entregó a Leoncio Lara 
Sáez, defensor de la unam e impulsor de la reddu. 

Ahora tenía un motivo más para buscar y encontrar a un 
personaje relevante de nuestra historia en México. Primero imagi-
né que podría ser Ignacio Ramírez, el Nigromante; también pensé 
en Samuel Ruiz García, en Sergio Méndez Arceo. Seguí leyendo y 
cuando comencé las lecturas sobre la conquista me fui encontrando 
que fray Bartolomé de las Casas reunía las características que había 
imaginado. Además, reunía con creces la diversidad de funciones que 
emprende un defensor, pues él ejerció por vocación y por formación 
la tarea de defensor frente a las agresiones y crueldades de conquis-
tadores y colonos españoles. El resto de esta inquietud personal ha 
quedado sembrada a lo largo de los capítulos de este documento.

La Controversia de Valladolid, celebrada en la ciudad de 
Valladolid entre los años 1550 y 1551, que pone en el centro de la 
discusión tres puntos álgidos: 1) el conflicto de la igualdad huma-
na entre españoles y pueblos originarios, 2) si es necesario hacer la 
guerra santa a los indígenas como condición previa para su evangeli-
zación, 3) si se debe primero evangelizar a los pueblos indígenas, en 
vez de hacerles la guerra, para que seas súbditos del rey. 

Quizá muy pocas personas encuentren interés para revi-
sar algunos datos específicos del descubrimiento y conquista de 
América, mucho menos que les importe saber por qué ocurrió la 



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

133

Controversia de Valladolid en ese momento, qué acontecimientos 
están detrás de esa convocatoria, cuáles eran las condiciones histó-
ricas, sociales y económicas de la convivencia entre conquistadores 
españoles y pueblos de Indias Occidentales. Es un hecho tan lejano, 
tal vez desconocido para nuestro tiempo, pero que encierra hechos 
e información que debemos estudiar para comprender lo sucedido 
en el Nuevo Mundo después del descubrimiento.

La Controversia de Valladolid se convirtió en un hecho in-
édito a nivel internacional, convocó a muchos sectores sociales del 
Caribe y levantó el interés de propios y extraños, de gobernantes y 
gobernados, de universidades y órdenes religiosas, de conquistado-
res y colonos, como de los pueblos prehispánicos. La denuncia de los 
conflictos registrados correspondió, principalmente, a sacerdotes y 
religiosos que convivían en esas insostenibles condiciones laborales. 
Los conflictos llegaron a tal extremo que el mismo rey Carlos V se 
mostró “preocupado” por lo que sucedía en las Indias, que tomó la 
decisión, junto con el Consejo de Indias, de estudiar, discutir y lle-
gar a una solución que atendiera, eliminara o cambiara las formas de 
trabajo, de convivencia y de respeto a los pueblos americanos para 
que se dieran las condiciones necesarias para la evangelización de 
pobladores de América y de los colonos españoles.

Conforme avanzaba el proceso del descubrimiento se empe-
zaron a gestar las condiciones de desigualdad y de dominio, abuso, 
explotación y maltrato de los extranjeros en contra de los pueblos 
originarios. Tales condiciones ya han sido descritas y revisadas en 
capítulos anteriores. También cobran sentido las bulas papales que 
facilitaban el ingreso a las Indias como medios e instrumento para 
evangelizar a esos pueblos. Las acciones de conquista persistieron 
durante los primeros sesenta años. 

Como defensa política y evangélica de los pueblos antiguos, 
encontramos la llegada de las congregaciones religiosas. En 1509 
arribó el primer contingente de misioneros dominicos y se instalaron 
en la isla La Española. En diciembre de 1511, el sermón dominical 
de la voz que clama en el desierto se convirtió en la primera denuncia 
pública. En 1512 se publicaron las Leyes de Burgos, que ayudaron 



134

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

muy poco. Treinta años más tarde se publicaron las Nuevas Leyes 
para proteger las comunidades de Indias y retirar las encomiendas. 
Las estancias fray Bartolomé de las Casas en la Ciudad de México, 
entre los años de 1534 a 1546, y su ejercicio episcopal como obispo 
de Chiapas, 1543-1550, se convirtieron en denuncia pública de tales 
atrocidades. También debe agregarse la publicación de documen-
tos de análisis y de denuncia escritos por Las Casas. Eran tantas las 
situaciones de inestabilidad que el rey Carlos V convocó la realiza-
ción de la Controversia de Valladolid.

La Controversia de Valladolid era urgente y necesaria desde 
la primera decena de años del siglo xvi, se retrasó cuatro décadas, 
lo que incrementó exageradamente los crímenes, las muertes y des-
pojos. Por ello la convocatoria de Carlos V significó un despertar de 
los políticos españoles para enfrentar lo impostergable. Vamos a en-
trar en materia enunciando los perfiles profesionales y políticos de 
los contendientes, quienes dialogarán y defenderán dos posiciones 
ideológicas irreconciliables; luego destacaremos la argumentación 
de ambos y transcribiremos unas cuantas opiniones de especialistas 
la Controversia de Valladolid.

Perfil académico y político de Juan Ginés 
de Sepúlveda

Rasgos biográficos51

El humanista Juan Ginés de Sepúlveda se preparó en el humanismo 
renacentista en la Universidad de Alcalá de Henares, completó su 
preparación en el “colegio de pobres”, el Colegio de San Antonio 
de Portaceli de Sigüenza y con su ingreso en septiembre de 1515 

51	 Juan Álvarez-Cienfuegos, La cuestión del indio: Bartolomé de las Casas frente a Ginés 
de Sepúlveda, 2010, pp. 215, 228 y ss.; Alfonso Maestre,“Todas las gentes del mundo 
son hombres. El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas (1474-1566) y Juan 
Ginés de Sepúlveda (1490-1573)”, 2004, pp. 2433-2437.



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

135

en el Colegio de “Los Españoles de San Clemente” de Bolonia 
(1515-1523), con la recomendación del cardenal Francisco Cisne-
ros, regente del rey Carlos V, donde obtuvo el doctorado en Artes 
y Teología. Durante su estancia en Bolonia, mantuvo gran relación 
con el humanismo italiano. El cardenal Julio de Médicis (más tarde 
papa Clemente VII) le encargó la traducción de las obras comple-
tas de Aristóteles al latín, continuando el trabajo de Marsilio Ficino 
y Argirópulo, aunque no le fue posible concluir esa pesada enco-
mienda. Asimismo, fue discípulo y amigo del filósofo aristotélico 
Pietro Pomponazzi.

En 1523 es ordenado sacerdote, después llegó a Roma acom-
pañando a su amigo Julio de Médicis, ahí permaneció hasta su 
regreso definitivo a España, año de 1536. En 1528, el papa recibió 
al rey Carlos V al desembarcar en Génova para llegar a Bolonia y ser 
coronado emperador; para ese propósito redactó Exhortación a la 
guerra contra el turco, lo que le condujo a modificar el rumbo de su 
vida filosófica; en adelante se desempeñaría en las labores propias de 
un humanista cortesano internacional. Así entró en comunicación 
con la corriente del humanista Erasmo de Rotterdam, con quien 
hubo diferencias significativas, por no coincidir con la sujeción que 
le guardaban al filósofo. 

Su perfil como escritor52

Redactó un sinnúmero de obras literarias, biografías, tratados y tradu-
jo varios textos de filosofía antigua, acordes con las diversas funciones 
académicas e intelectuales derivadas de sus vínculos con autoridades de 
la Iglesia católica y del Imperio español. De su vasta producción literaria 
entresacamos: 1) Errata Petri Alcyonii in interpretatione Aristotelis;53 

52	 Juan Álvarez-Cienfuegos, La cuestión del indio: Bartolomé de las Casas frente a Ginés 
de Sepúlveda, pp. 215, 228 y ss.

53	 Si bien no es posible, ni es nuestro propósito, enlistar todos los libros y textos prepara-
dos y publicados por Sepúlveda, los que aquí se mencionan se numeran para facilitar 
su identificación, en el contexto de su vasta producción y de sus excelentes relaciones 
públicas.



136

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

2) la traducción al latín de Comentario de Alejandro de Afrodisia a 
la Metafísica de Aristóteles; 3) sus traducciones de los Parva Natura-
lia, dedicadas al cardenal Julio de Médicis y al príncipe de Carpi, 
Alberto Pío; 4) su traducción De generatione et interitu, dedicada 
a Hércules Gonzaga, cardenal italiano, textos que ayudan a com-
prender la fidelidad romanística y el prestigio que en pocos años 
había alcanzado Sepúlveda en Italia; 5) entre 1523 y 1526 publicó 
el tratado que dedicó a los duques de Sesa; 6) varios documentos 
acerca de Aristóteles; 7) el tratado De facto et libero arbitrio, contra 
las tesis de Lutero; 8) Exhortación a la guerra contra el turco; 9) en 
1532 publicó la Antropollogia pro Alberto Pio, apología en defensa 
de su amigo Alberto Pío y le hizo llegar una copia a Erasmo. El envío 
causó rencillas entre ambos. Al respecto el filósofo neerlandés “le 
contestó que prefería guardar silencio a provocar discordias entre 
ambos”; 10) Del rito nupcial y sus dispensas, contra las pretensio-
nes de Enrique VIII de Inglaterra para divorciarse de Catalina de 
Aragón. Como cronista oficial y preceptor del príncipe Felipe, Se-
púlveda vivió cerca de los monarcas, y a pedido de ellos escribió 11) 
De rebus gestis Caroli V; 12) De rebus gestis Philippi II y 13) De rebus 
hispanorum gestis ad novum orbem Mexicumque; 14) en 1535 editó 
el Demócrates primero o de la compatibilidad entre la milicia y la 
religión cristiana, libro que defendía las tesis clásicas sobre la licitud 
de la guerra justa. Este mismo año publicó la 15) Crónica de la con-
quista de Túnez, que dedicó al emperador germánico y rey español 
Carlos V, motivo por el cual se fija en él y lo nombra cronista oficial 
y confesor real en 1536; 16) finalmente, en 1544, publicó la última 
obra importante vinculada con los asuntos de la conquista de las In-
dias: Demócrates segundo o de las justas causas de la guerra contra los 
indios [Democrates alter sive de iustis belli causis apud Indos], que 
en palabras del filólogo Ángel Losada es un sumario, ampliación y 
aplicación al caso concreto de las “guerras contra los indios”, de la 
doctrina sobre el “Ius belli” expuesta en el Demócrates primero. 

En sus obras y oficios destinados al rey encontramos los motivos 
fundados para que Carlos V nombrara a Juan Ginés de Sepúlveda, 
humanista español y escritor clásico, representante de la Corona 



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

137

real y del Imperio. Qué valiosas vinculaciones se pueden conjetu-
rar a partir de las biografías de nuestros personajes, es decir, no hay 
casualidades ni sorpresas en la elección voluntaria que hizo pública 
la máxima autoridad española y europea de aquel mes de abril de 
1550, fecha en la que Carlos V anunció que, ante los graves y pe-
sados problemas de conciencia que le agobiaban y que él cargaba 
sobre sí mismo, a raíz de los conflictos derivados de la conquista 
y colonización española. En consecuencia, el rey propuso que los 
mejores intelectuales, escritores, filósofos, teólogos y juristas de las 
universidades españolas más prestigiadas, así como una representa-
ción de los principales funcionarios del Consejo Real Supremo de la 
Corona y del Consejo de Indias, conformaran una comisión especial 
para escuchar, deliberar y proponer cuál era el mejor camino para re-
solver el conjunto de temas pendientes comunes sobre las conquistas. 

Unos años antes de la controversia, Sepúlveda y Las Casas 
mantenían un debate profesional interpersonal, vinculado con la 
publicación de las obras escritas por aquél. Sepúlveda había solici-
tado la impresión de su Demócrates Segundo (1545), al Consejo de 
Indias, y le negó tal licencia; pidió autorización mediante el Consejo 
Real de Castilla, y éste remitió el texto a las universidades Alcalá de 
Henares y Salamanca, y le repitieron la negación (1547); entre los 
académicos de esta última institución estaba fray Melchor Cano, 
confesor del rey, a quien culpó Sepúlveda de haber detenido la edi-
ción. Éste envió carta a Cano haciéndolo responsable de la negativa, 
a lo que Cano reviró sereno y preocupado porque dudaba de la 
calidad y eficacia de la comisión dictaminadora, a la que se sumó 
la Universidad Complutense. Ante la negativa, Sepúlveda pidió 
auxilio en Roma y fue editado su ejemplar, pero inmediatamente 
Las Casas consigue que se detenga su distribución en España. So-
bre este particular, Lewis Hanke54 comenta que Sepúlveda nunca 
estuvo conforme con la percepción que se tuvo de sus textos, tal vez 
por malas ediciones o por errores de traducción, y recomienda leer 

54	 Lewis Hanke, “Estudio preliminar”, Historia de las Indias, vol. I.



138

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

la edición de Ángel Losada para hacernos de una idea más cercana al 
pensamiento del doctor Sepúlveda.

Perfil académico de Bartolomé de las Casas 

Rasgos biográficos55

En primer término, él es un personaje que alcanzó una preparación 
inusual para su tiempo, porque obtuvo dos grados académicos de 
los cánones eclesiásticos del siglo xv. Primero, seguramente como 
autodidacta, cursó la carrera profesional para sacerdote diocesano 
y fue ordenado clérigo el año de 1507 en Roma. Dieciséis años más 
tarde solicitó su ingreso al convento de Santo Domingo en La Espa-
ñola, donde estudió las áreas teóricas de filosofía, teología y derecho, 
reforzando su formación religiosa ahora con dos visiones clericales 
complementarias; la de presbítero laico o diocesano y la de religioso 
dominico, sumando así entre 15 y 17 años de formación eclesiástica 
formal. Después estudió áreas específicas para respaldar su proyecto 
y vocación de defensor y ombudsman: política, cánones de la Iglesia, 
jurisprudencia, diplomacia, historia, antropología, entre otras. Fue 
un eterno estudioso de múltiples campos del saber de su tiempo, 
lo que le llevó a elaborar tareas insospechadas pero necesarias, tales 
como la buena escritura de sus obras, el conocimiento de la retórica 
y la lógica para argumentar sus iniciativas a favor de los indígenas y 
para sostener debates de altura con sus pares, los doctores de las más 
destacadas universidades europeas y españolas.

Atendiendo la pregunta que formula Alfonso Maestre Sán-
chez, investigador de la Universidad Complutense, en “Todas las 
gentes del mundo son hombres”. El gran debate entre Fray Bartolomé 
de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda, cuando llega al apartado 
tres, en el primer renglón lanza una interrogación directa y abierta, 

55	 Juan Álvarez-Cienfuegos, La cuestión del indio: Bartolomé de las Casas frente a Ginés 
de Sepúlveda, pp. 249 y ss., 277 y ss.



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

139

para que la pensemos un poco, a solas o en colectivo, preferente-
mente en silencio, para emitir una respuesta coherente y veraz. Él 
se cuestiona si fray Bartolomé de las Casas es un humanista o un 
fanático, una pregunta similar elaboró Vidal Abril Castelló, en el 
estudio introductorio a la Apología de Las Casas. Esta pregunta me-
todológica seguramente causará diversas impresiones en cada uno 
de los lectores y se convertirá en una especie de llave para abrir el 
diálogo sobre el problema toral que es la igualdad humana indígena 
y europea.

Lo primero que conviene señalar es que esa doble pregunta 
ha estado en el aire desde aquellos años en que el joven Bartolomé 
llegó a La Española en 1503; esa misma interrogante se haría él mis-
mo en cada uno de los momentos críticos de su vida, cuando se vio 
orillado a cambiar de rumbo, tal vez a meter reversa o a meditar hon-
damente para reorientar su trabajo, su vida y su propia historia. Fue 
el año de 1514 cuando se preguntó por primera vez qué hacía como 
sacerdote conquistador, ¿era lo que buscaba? Él solito respondió 
“esta forma de vida no es la que he imaginado, necesito cambiar, 
debo cambiar de rumbo y de forma de trabajo pastoral”. Renunció 
a sus propiedades, a su riqueza, a su vida holgada y segura, a seguir 
defendiendo los intereses de la Corona ante que las injusticias, agre-
siones y muertes de indígenas; dejó atrás su vida de conquistador y 
se convirtió en anticonquistador, se enlistó en la función de procu-
rador, defensor y ombudsman de los indios de Santo Domingo y de 
todos los pueblos de América. Fue su primera conversión personal.

La pregunta que Alfonso Maestre presentó nos importa 
para estudiar más a profundidad sobre los derechos y valores huma-
nos. ¿Fray Bartolomé es humanista o fanático? No se trata de una 
disyuntiva, como podría también pensarse.

Primero. El obispo de Sevilla es un humanista en el senti-
do pleno del término, porque posee la formación de clérigo con 
estudios de filosofía y teología. Además, porque a su preparación 
sacerdotal sumó seis años de internado con los dominicos, profundi-
zando en teología, jurisprudencia y filosofía de los pueblos antiguos. 
A ello se añade su vocación de investigador y antropólogo. Quizá lo 



140

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

más sobresaliente sea el testimonio de su propia vida, que dedicó 
a la defensa de los pueblos y personas de Indias, como un sino de 
su personalidad y su compromiso. Un ser humano, con calidad 
moral, que estiló afecto, trabajo, estudio, comprensión, diálogos, 
creatividad, encuentros y generosidad; padeció adversidades, bur-
las, enemistades, amenazas de muerte y descalificaciones, y todo lo 
venció por con ese carácter personal, íntimo y congruente de su ser; 
un ente humano demasiado humano, honesto, íntegro, leal a sus 
principios, poniendo por encima el trabajo filosófico, teológico y 
jurídico al servicio de los ultrajados y de los excluidos. Un último 
dato afirmativo lo constituye el haber sido convocado por el em-
perador y rey Carlos V para que fuese el defensor de oficio de las 
causas y luchas de los pueblos conquistados y atropellados por los 
españoles, y eso es lo que resplandecerá al término de la Controver-
sia de Valladolid.

Segundo. ¿Fanático? El adjetivo en español es muy fuerte, 
muy duro, requiere ser justo para emitir una respuesta favorable o 
reprobable; depende de circunstancias específicas que se hallan ahí 
dentro, formando parte de eso que se defiende con apasionamien-
to, con celo; se aplica adecuadamente cuando se defiende una causa 
justa, una creencia, un partido, una entidad que representa un ente 
tan valioso éticamente que vale la pena imprimir todo el celo, es-
fuerzo y el trabajo necesario para conseguir, transformar o llevar a 
cabo eso que se busca. En el último sentido, el dominico sevillano 
es una persona apasionada, persistente, tesonera, estudiosa, que se 
aplica esmeradamente en lo que considera que es el máximo valor, 
como es la causa de los sin voz. En el sentido negativo, él viene a 
ser un fanático, necio, atrevido, descocado, mentiroso y psicópata. 
“Yo me maravillo cómo Vuestra Majestad y los de vuestros Consejos 
han podido sufrir tanto tiempo a un hombre tan pesado, inquieto e 
importuno y bullicioso y pleitista, en hábito de religioso, tan desasose-
gado, tan mal criado y tan injuriador y perjudicial y tan sin reposo”;56 
iba y venía por el suelo americano, Cuba, Nicaragua, Guatemala, 

56	 Toribio de Benavente, .Historia de los indios de la Nueva España (México: Porrúa, 
1969),  pp. 207-208. 



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

141

Oaxaca, México, convento de Santo Domingo, de un lado a otro, 
“siempre escribiendo procesos y vidas ajenas, buscando los males y 
delitos que por toda esa tierra habían cometido los españoles, para 
agraviar y encarecer todos los males y pecados que han acontecido…
”.57 Esa es la opinión que fray Toribio de Benavente (Motolinía) 
guardaba de él y que la transmitió al rey Carlos V. A pesar de ello, 
el rey de España lo llama y lo invita a la controversia del momento, 
porque lo valora como un fiel exponente de esos principios huma-
nos y evangélicos que tanto se requerían en aquellos momentos.

Perfil académico y político

Su filosofía política se estructura en conceptos fundamentales de 
la Europa medieval, que son la elaboración teórica de sus investi-
gaciones formales in situ y que responden al problema central de la 
ciencia política: ¿qué es lo que hace legítima la dominación políti-
ca?, ¿qué es lo que hacía justa la dominación de los reyes de Castilla 
y León en las Indias? Su teoría se expone en el Tratado comprobato-
rio del Imperio soberano y principado universal, editado en Sevilla en 
1552, que indignó al virrey don Francisco de Toledo.

Las Casas fue ante todo un humanista erudito, un apasiona-
do por el saber con una vasta preparación intelectual, pues en sus 
obras deja evidencia de sus abundantes investigaciones documen-
tales de pensadores del mundo antiguo, del contemporáneo, del 
eclesiástico, etc. Estudió y recuperó principios, ideas y argumen-
tos de Averroes, Avicena, san Agustín, san Anselmo, Aristóteles, 
Boecio, Bulas papales, Casiodoro, Cicerón, Diógenes Laercio, Dio-
nisio Areopagita, Escipión, Eusebio de Cesárea, Filón de Alejandría, 
el papa Gelasio, Gregorio Nacianceno, Guillermo de Ockham, Ho-
mero, san Jerónimo, Juan de París, Julio César, Juvenal, Mahoma, 
Moisés, Nicolás de Liria, Nabucodonosor, Ovidio, san Pablo, Pedra-
rias, Pedro Lombardo, Petrarca, Pitágoras, Platón, Plinio, Plutarco, 

57	 Toribio de Benavente, .Historia de los indios de la Nueva España, p. 208.



142

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Pompeyo, Ptolomeo, Séneca, Suetonio, santo Tomás de Aquino, 
Tito Livio, entre otros. Esa variedad de fuentes consultadas le per-
mitió la preparación suficiente para escribir obras y para atender las 
problemáticas que le tocó responder en su momento.

Contrariamente a las afirmaciones de Menéndez Pidal y de 
Motolinía, Marcel Bataillon considera al obispo de Chiapas como el 
más célebre y audaz de los evangelizadores defensores de los indios. 
Ha sido el enderezador de entuertos terriblemente reales y actuales; 
y lejos de ser un marginado, él fue, en su tiempo, el más célebre y 
el más notorio de los evangelizadores defensores de los indios, que 
forman una minoría activa, en todas partes aborrecidas por los colo-
nos, pero que éstos deben más o menos escuchar sobre el terreno, de 
igual manera que les escuchan, en la Corte, los legisladores. 

Las teorías políticas del clérigo y religioso profundizan sobre 
tres ejes: el origen del gobierno, el poder del papa y las responsa-
bilidades de la Corona. Sobre el origen del gobierno, Las Casas es 
un apologista cristiano más que un teórico sistemático, no escribió 
propiamente un tratado dedicado al origen del gobierno, aunque 
habló incidentalmente del problema en varios lugares; su punto de 
partida es la igualdad y la libertad original de todos los hombres, 
que son esencia humana, y un derecho concedido por Dios como 
un atributo fundamental de la persona. 

Del poder del papa. La autoridad de los reyes cristianos de 
Castilla y León sobre las Indias deriva de la donación del Papa Ale-
jandro VI, bula Inter caetera, hecha a los Reyes Católicos. Su teoría 
del poder papal, afirma en su Apología, es que todos están conformes 
en que el Papa tiene jurisdicción sobre los cristianos; es el pastor, ca-
beza, prelado y sacerdote de los no cristianos, en ciertos casos “en 
acto” y en otros casos “en potencia”. El Papa no tiene autoridad para 
forzar a los infieles a aceptar el cristianismo. Admite que los indios 
tienen sus dioses propios, y como el creer es un acto de la voluntad, 
el poder del papa se extiende sólo para señalarles la falsedad de sus 
dioses y proponerles la verdad del Cristianismo; el Papa no puede 
castigar los pecados de los indios porque –insiste– no tiene jurisdic-
ción coercitiva, ni puede tampoco privar a los infieles de sus tierras 



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

143

y propiedades; sólo puede emplear la fuerza para eliminar los obs-
táculos que los infieles pongan a la predicación del Evangelio. En 
cambio sí tiene autoridad sobre cuestiones temporales, si media un 
fin espiritual, y puede delegar su autoridad en un príncipe cristiano 
para que éste desempeñe las responsabilidades de la expansión del 
cristianismo; distingue entre las distintas clases de infieles: no es lo 
mismo la infidelidad de los ‘turcos y musulmanes’, que impiden la 
fe y persiguen a los cristianos, que la de los indios, pues que éstos 
‘nunca hicieron daño a los cristianos’. 

Teoría de la realeza. Para Las Casas los reyes españoles tenían 
los mismos atributos, responsabilidades y limitaciones que los reyes 
medievales; teocratismo, por una parte, y la obligación de rectificar 
errores e injusticias, por otra. Los escritos de Las Casas en favor de 
los indios expresaban un ideal sumamente exaltado de la realeza, 
que coincidía en todos los puntos fundamentales con la concepción 
corriente medieval: los reyes han sido puestos por la providencia 
divina para el bien común del reino, pero su autoridad no es arbitra-
ria, proviene del pueblo y ha de ejercerse para el bien común. 

En cuanto al problema de “salvar” a los indios de la explo-
tación de los conquistadores, Las Casas establece una larga lista de 
obligaciones reales, derivadas del orden natural que implican obli-
gaciones positivas para el monarca, como las siguientes: librar a los 
indios del poder de los españoles que les hacían la guerra; establecer 
el hecho de que son súbditos de la corona a los que no se ha de opri-
mir ni explotar; reafirmar que las obligaciones espirituales del rey 
son más pesadas: asegurar que la fe se difunda por métodos suaves 
y cristianos; gobernar a estos súbditos indios con leyes conformes 
a la fe cristiana; arrancarles de los hábitos bárbaros e irracionales y 
llevarlos a todo lo que sea bueno. El último de estos objetivos se 
propone asegurar su libertad contra la opresión de los conquistado-
res. En cuanto a las limitaciones de la autoridad del rey, Las Casas 
enseña que la autoridad jurisdiccional del monarca es la mayor del 
reino, pero no es arbitraria ni ilimitada. 

En cambio la preocupación central del padre Las Casas se 
enfocó al orden teólogo-jurídico, aquí sí, en plena consonancia con 



144

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

el sentir y modos de pensar de su tiempo, defendió firmemente las 
altas perspectivas de la teología moral sobre la base de unos princi-
pios apriórico-iusnaturalistas aristotélicos válidos para todo tiempo 
y lugar. Es verdad que su estilo de pensar y de escribir sus plantea-
mientos concretos dista mucho, a nivel crítico-científico, de los de 
otros pensadores juristas como Francisco Vitoria, Domingo de Soto 
o Francisco Suárez. Al obispo Bartolomé le inquieta mucho más 
que la verdad teorética o el valor técnico y parcial de un texto filosófi-
co, jurídico o de una autoridad civil o eclesiástica, el sentido práctico 
con que es utilizado, en este caso, a favor o en contra de los indios.

Desarrollo de la Comisión de la Junta 
de Valladolid58

El hecho más significativo de la historia por una “guerra justa”, 
como lo formulara entre otros Ginés de Sepúlveda, por las conquis-
tas en las Indias, fue la Controversia de Valladolid 1550–1551, en 
que fray Bartolomé discutió con Juan Ginés de Sepúlveda sobre el 
empleo de la “guerra justa” antes de predicarles la palabra de Dios. 
¿Es justo hacer la guerra a los indios naturales del Nuevo Mundo? 
¿Por qué surgió la disputa? Carlos V ordenó el 16 de abril de 1550 
que se suspendieran todas las conquistas en el Nuevo Mundo has-
ta que una junta especial de teólogos y juristas decidieran sobre 
el método idóneo y menos injusto de llevarlas a cabo. Esta orden 
regia sostiene que se cumplió “de facto”, por lo menos en Nueva 
Granada, Venezuela, Colombia, Ecuador y Panamá, la región del 
Chaco, partes de las naciones de Argentina, Bolivia, Brasil y Para-
guay y en Costa Rica, es decir, Las Casas había ganado parcialmente 
su primer pleito, las conquistas se habían detenido temporalmente. 
Los dos influyentes intelectuales españoles designados por autoridad 
real aceptaron en tener un encuentro para discutir, razonar y decidir 
si las conquistas eran o no justas, y eso mismo ordenaron el rey y 

58	 Lewis Hanke, La humanidad es una (México: Fondo de Cultura Económica, 1985), 
pp. 93-94.



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

145

el Consejo de Indias. Sepúlveda funda su intervención a partir del 
Demócrates Segundo, redactado hacia 1545; en tanto que Las Casas 
utilizó dos largas exposiciones que ya había escrito, Apologética His-
toria Sumaria, 1550-1552, y Apología, redactada ex profeso para el 
encuentro en Valladolid.

El evento se celebraría el 7 de julio de 1550. Para ese pro-
pósito fueron invitados Sepúlveda y Las Casas para exponer sus 
razonamientos y argumentos ante una junta de teólogos y juristas, y 
del Consejo Real de Indias, todos ellos varones gravísimos, muy res-
petados, y muy versados en ambos derechos, escogidos entre todos 
los del Consejo Real, junto con cuatro teólogos: Melchor Cano59 y 
Domingo de Soto,60 como también a los frailes Bartolomé Carranza 
de Miranda61 y Bernardino de Arévalo,62 que se reunieran en Valla-
dolid para preparar el encuentro. 

Al frente de la junta, el rey designó al dominico fray Do-
mingo de Soto, quien se haría cargo de trasladar las ideas de los 
contendientes en documentos escritos que se entregarían a los inte-
grantes del sínodo de Valladolid. 

59	 Dominico, profesor de Alcalá de Henares y de Salamanca; renovador de la teología 
tomista y figura destacada de la escuela de Salamanca del siglo xvi, obispo de Sevilla.

60	 Relator de los encuentros. Teólogo dominico, confesor del rey y profesor en Salaman-
ca, calificador del Santo Oficio, jurista y catedrático de teología y filosofía. 

61	 Arzobispo y teólogo español influyente durante la Reforma católica tanto en el Con-
cilio de Trento como en la restauración católica de Inglaterra bajo María I Tudor. Fue 
acusado de herejía y apresado por el tribunal de la Inquisición.

62	 Franciscano, conocido como defensor de las tesis de Sepúlveda, aunque menos emi-
nente que sus compañeros en el plano teológico.



146

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Domingo de Soto, relator de la Junta 
de Valladolid63

El tema a discutir era el siguiente: (227) Preguntar y responder la 
forma y leyes cómo nuestra santa fe católica se pueda predicar y 
promulgar en aquel Nuevo Orbe que Dios ha descubierto, (229) y 
examinar qué forma puede haber y cómo quedasen aquellas gentes 
sujetas a la Majestad del Emperador, sin lesión de su real conciencia, 
conforme a la bula del papa Alejandro VI. A pesar de lo acordado 
inicialmente, y de la urgencia de resolver los conflictos, de si es legí-
timo, necesario y en primer orden la guerra a los indios, o si primero 
se debía doctrinar y evangelizar a la población de Las Indias; el deba-
te no abordó tales asuntos, sino que Juan Ginés de Sepúlveda y Fray 
Bartolomé de Las Casas se enfocaron a cuestionar si es lícito a Su 
Majestad hacer guerra a aquellos indios antes que se predique la fe, 
para sujetarlos a su imperio, y sujetados puedan más cómodamente 
ser enseñados y alumbrados por la doctrina evangélica. 

Estas son las propuestas hechas por el doctor Ginés de Se-
púlveda. Él se presentó ante la comisión y en tres horas expuso sus 
principales ideas. Defiende la respuesta afirmativa, añadiendo que la 
guerra no sólo es lícita, sino necesaria. El señor obispo sustenta la res-
puesta negativa, diciendo que no tan sólo no es necesaria, sino que 
no es lícita, sino inicua y contraria a nuestra cristiana religión. 

El relator oficial Domingo de Soto aclara que no se hizo un 
encuentro físico personal entre ambos ponentes. Primeramente, 
el Dr. Sepúlveda expuso brevemente ante la comisión especial las 
principales cabezas de su libro (Demócrates segundo) en aproxima-

63	 El autor se permite hacer las siguientes precisiones sobre la controversia de Valladolid: 
1) la narración completa fue redactada por fray Bartolomé de las Casas siguiendo la 
versión del relator Domingo  de Soto, publicada el 10 de septiembre de 1552 en Se-
villa, España; 2) la edición que se utiliza aquí es la del Fondo de Cultura Económica, 
2018; 3) esta versión bilingüe inicia en la página 217 y concluye en la 459; 4) es un 
documento muy extenso, de difícil lectura, español antiguo del siglo xvi y de cansada 
comprensión; 5) he intentado una síntesis con los principales argumentos de los dos 
ponentes, adaptando la idea del debate, añadiendo entre paréntesis las páginas de la 
narración y destacando lo esencial de sus argumentos entre comillas.



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

147

damente tres horas, luego, el doctor Soto, entregó copia de esta 
presentación al obispo de Chiapas. En cambio, fray Bartolomé leyó 
todo el texto de su Apología, que le llevó entre 5 y 7 días. En realidad, 
Las Casas dio respuesta a las ideas escritas por Sepúlveda. Después, el 
humanista pidió ser escuchado para explayarse en sus comentarios.

La defensa de Sepúlveda se funda en cuatro razones: “la pri-
mera, por la gravedad de los delitos de aquella gente, señaladamente 
por la idolatría y (231) otros pecados que cometen contra natura. 
La segunda, por la rudeza de sus ingenios, que son de su natura 
gente servil y bárbara, y por ende obligada a servir a los de ingenio 
más elegante, como son los españoles. La tercera, por el fin de la 
fe, porque aquella sujeción es más cómoda y expediente (necesaria) 
para su predicación y persuasión. La cuarta, por la injuria que unos 
entre sí hacen a otros, matando hombres para sacrificarlos y algunos 
para comerlos”. “La primera razón confirmó en tres maneras. La 
primera, por autoridades y ejemplos de la Sagrada Escritura. La se-
gunda, por autoridad de los señores doctores canonistas. La tercera, 
afeando la enormidad de aquellos delitos�”.

El señor obispo (233), en respuesta de este artículo trujo 
muchas ideas que se concentran en cuatro puntos. Al terminar sus 
abundantes argumentaciones (267) concluyó diciendo que “se en-
gañan los contrarios con decir que estas guerras no se hacen para 
introducir por la fuerza la fe, sino para sujetarlas y después pre-
dicarles. (269) Porque, en verdad, no sólo esto es fuerza indirecta 
sino inmediatamente directa, pues que dicen que en estas guerras 
se ha de tener intención de predicarles después la fe. Porque esto 
es engendrarles primero miedo y fuerza para que de temor reciban 
vanamente la fe. Porque si unos ven los estragos, robos y muertes que 
sus vecinos padecen, por no padecer ellos mismos aquello, recibirán 
vanamente la fe, sin saber lo que reciben” (283). Más adelante el Obis-
po “contó largamente la historia de los indios, mostrando que aunque 
tengan algunas costumbres de gente no tan política, pero que no son 
en este grado bárbaros, antes son gente gregátil y civil, que tienen pue-
blos grandes, casas y leyes y artes y señores y gobernación, y castigan no 
sólo los pecados contra natura, más aún otros naturales con penas 



148

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

de muerte. Tienen bastante policía para que por esta razón de barba-
ridad no se les pueda hacer guerra. Y ansí concluyó contra el dicho 
doctor Sepúlveda, que por ninguna de aquellas sus cuatro razones 
se les puede hacer guerra antes de predicarles la fe, sino que aquella 
guerra sería inicua y tiránica y perjudicial al Evangelio y a su predi-
cación (…) tampoco admite que sea lícita la guerra contra los que 
impidiesen la predicación, si de común consensu de toda la repú-
blica y de todos los particulares se impidiese, ni se les puede hacer 
fuerza que oyan nuestra predicación�”. 

Se le preguntó a la postre “qué es lo que a su parecer sería 
lícito y expediente, dice que en las partes que no hobiese peligro, 
de la forma evangélica era entrar solos los predicadores y los que les 
pudiesen enseñar buenas costumbres conforme a (285) nuestra fe, 
y los que pudiesen con ellos tratar de paz. Y donde se temiese algún 
peligro, convendría hacer algunas fortalezas en sus confines, para 
que desde allí comenzasen a tratar con ellos y poco a poco se fuese 
multiplicando nuestra religión, y ganando tierra por paz y amor y 
buen ejemplo”. 

Sintetizando las dos posiciones. Juan Ginés de Sepúlveda 
destacó cuatro argumentos:

a)	 someter por las armas a los indios cuya condición natural es 
obedecer a otros; 

b)	 así evitaríamos que devoraran carne humana y adoraran a de-
monios en lugar de a Dios;

c)	 salvaríamos a tantos inocentes que eran inmolados para 
ofrendar sus corazones a “sus dioses”;

d)	 hacerles la guerra facilitaría la tarea de los predicadores para 
propagar la religión cristiana.

A cada razonamiento, el obispo de Chiapas escribió amplias 
respuestas. Aquí únicamente destacamos el cuarto argumento por-
que sintetiza los razonamientos de Sepúlveda. 

Fray Bartolomé contestó que el empleo de la fuerza militar 
no es recomendable; tampoco procede aplicarla por parte de la San-



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

149

ta Inquisición, porque ello aplica en el caso de los herejes que viven 
en países sometidos espiritualmente por la Iglesia y conocen sus 
doctrinas; pero para el caso de los pobladores de Indias no procede, 
porque los indios son paganos y no conocen nada del cristianismo. 
Con otras palabras, para Sepúlveda los principios teóricos para la 
evangelización eran suficientes para perseguirlos y aplicarlos en 
estos casos particulares. En cambio, aunque Las Casas conoce el al-
cance de esos postulados teóricos, concluye que su aplicación no 
se da ipso facto, sino que hay que mirar y atender las condiciones 
particulares de los no cristianos, de los que jamás han escuchado los 
mandatos evangélicos, porque a los nativos primero hay que cris-
tianizarlos con dulzura, el ejemplo, la comprensión y no con una 
“proclamada guerra santa o justa”.

(321) A las doce dudas presentadas por el señor obispo ante 
la comisión, en respuesta a las tesis del humanista Juan Ginés, éste 
respondió una a una tales dudas, reiterando las argumentaciones ya 
conocidas. El relator oficial de la polémica resaltó de modo especial 
el contenido de la Duodécima duda, en la que Sepúlveda declaró: 
“Digo que es lícito sujetar estos bárbaros desde el principio para 
quitarles la idolatría y los malos ritos, y porque no puedan impedir 
la predicación y más fácil y más libremente se puedan convertir…”. 

331. En seguida, Domingo de Soto enumera las réplicas del 
obispo de Chiapas a cada una de las doce objeciones entregadas por 
el Dr. Sepúlveda contra el Summario de la Apología del señor obis-
po. A continuación las consideraciones: “Agora me parece que se 
ha manifestado y declarado por principal sustentador y aprobador 
dellas el muy reverendo y egregio doctor Sepúlveda, respondiendo 
a las razones y autoridades y soluciones de las contrarias, que para 
demostración y detestación de la iniquidad y tiránica injusticia de 
las dichas guerras, que por otro nombre llaman conquista, compillé 
en una nuestra Apología, cuya parte leí ante vuestras (333) excelen-
cias y señorías. Y pues ha querido descubrirse y no temió ser tenido 
por fautor de tan execrables impiedades, que resultan en tan gran 
infamia de la fe, deshonra del nombre cristiano, jactura spiritual y 
temporal de la mayor parte del linaje humano, justa cosa me parece 



150

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

que es, descubiertamente, impugnarle y para atajar el venenoso cán-
cer que en estos reinos, para destruición y anichilación de aquéllos, 
quiere derramar, irle a la mano. Por ende, a vuestras ilustres seño-
rías, mercedes y paternidades suplico que miren este tan importante 
y peligroso negocio, no como mío, pues a mí no me va más de de-
fendello como cristiano, sino como hacienda de Dios y de su honra 
y fe e universal Iglesia”.

Aquí concluye la narración de Soto, contenida en 230 pági-
nas de la versión bilingüe publicada por el obispo fray Bartolomé 
de las Casas.

Consideraciones finales sobre la Controversia 
de Valladolid

Este debate resultó novedoso, interesante y definitorio de las 
posiciones evangélicas y políticas que definían públicamente los in-
tereses, alcances y formas de atender uno de los conflictos centrales 
del momento. Primero si era justo o no hacer la guerra, en segun-
do lugar, las condiciones de esa forma de cristianizar, y tercero, de 
sus efectos. Las noticias y pormenores de la controversia, lo mismo 
que sus argumentos, llegaron más allá de los límites geográficos de 
España y de las Indias. Se tornó de interés europeo, porque fue un 
encuentro insólito y el problema que se abordó había sido conocido 
por propios y extraños, en España, Italia, Portugal y otros países que 
sostenían condiciones similares a sus respectivos países colonizados. 
Entre gobernantes europeos existía una fluida relación diplomáti-
ca. El problema en cuestión ya había llegado a las aulas de España, 
Portugal y Holanda, ya se estaba discutiendo en las universidades 
más destacadas. La pregunta que centraba el debate buscaba saber 
hacia dónde deberían conducirse las tareas del reino y del Consejo 
de Indias para destrabar y resolver el problema original. Si era per-
mitido, legal y legítimamente hacer guerra santa a los indígenas para 
que se conviertan a la fe católica o si primero se debería doctrinarse a 
la población a través de métodos suaves, comprensibles y accesibles 



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

151

para ellos. Derivado de la Controversia, los conquistadores podrían 
continuar con sus conductas agresivas y violentas o modificar sus 
actitudes de poder y dominio.

Las personalidades convocadas resultaron ser españoles 
insignes, pertenecientes a congregaciones religiosas, con amplia ex-
periencia eclesiástica y diplomática, vinculados con el rey Carlos V. 
Las Casas evangelizaba directamente en las Indias desde 1515. El 
doctor Sepúlveda había trabajado en las universidades italianas y es-
pañolas. El primero elaboró su ponencia en el documento Apología 
con una posición claramente a favor de los pueblos de Indias y recha-
zó la necesidad de las guerras santas para llegar a la evangelización. 
Sepúlveda apoyó sus argumentos en Demócrates secundo, admitien-
do la necesidad de las guerras santas.

Alrededor de la Controversia, cinco segmentos sociales, re-
ligiosos y de gobierno participaron directa o indirectamente en el 
seguimiento de las exposiciones. El primero correspondió a la Co-
rona española; le seguiría la Santa Sede y la autoridad papal; en tercer 
lugar hallamos a los más preocupados, conquistadores y colonos es-
tablecidos en tierras americanas; el cuarto segmento provenía de los 
pueblos y autoridades de las naciones de Indias; en quinto lugar, los 
de mayor autoridad moral que fueron los sectores eclesiásticos, do-
minicos, franciscanos y Bartolomé de las Casas. El poder real lo hizo 
reconociendo y afianzando las conquistas y la nueva organización 
urbana ideada por los colonos radicados en las Américas; la Santa 
Sede, emitió tres bulas papales que rechazaban las encomiendas; 
los conquistadores defendieron las invasiones y la llamada “guerra 
justa” o “guerra santa” para extraer las riquezas naturales en suelos 
americanos; en cuarto lugar los pueblos originarios, exigieron cam-
bios inmediatos de los españoles, tomando en cuenta primero justicia 
y respeto a sus naciones y a sus habitantes; finalmente los sacerdo-
tes y religiosos se unieron a las demandas legítimas de los indígenas y 
reclamaron la intervención firme e inmediata del rey y de la Corona.

Para completar el análisis de la controversia, vamos a apo-
yarnos en cinco opiniones de investigadores que han evaluado el 
debate en cuestión. 



152

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Mario Ruiz Sotelo sostiene que la exposición de Las Ca-
sas proviene de una filosofía humanista, diferente a la europea. 
“Mientras en Europa se humaniza lo divino, Las Casas lucha por 
humanizar lo humano, porque todos los seres humanos sean enten-
didos en definiciones semejantes”.64 En este sentido, la Controversia 
de Valladolid puede ser concebida como una disputa entre dos hu-
manismos: el eurocéntrico provinciano de Juan Ginés de Sepúlveda 
frente al humanismo americano a ras de tierra del obispo Bartolomé 
de las Casas. Sobre la querella de Valladolid, el jurado no determinó 
un ganador de la controversia. El triunfo moral de Las Casas consis-
tió en conseguir que la visión de su oponente no se volviera oficial. 
Consiguió que los indios, los otros, los negados incluso en su hu-
manidad, tuvieran en su palabra una vía de interpretación filosófica 
capaz de descifrar los argumentos esgrimidos por sus enemigos. En 
conclusión, “la religión debe formar parte de la ética y no ser un 
instrumento de la política hegemónica. La religión impuesta por 
la fuerza ha de considerarse un medio de dominación, un pretexto 
ilegítimo de la razón estratégica, y no un elemento de ilustración 
religiosa”.65

Bernat Hernández destaca que la intervención de Sepúlve-
da se ciñó a considerar el enfrentamiento contra los bárbaros de 
acuerdo con las doctrinas de la guerra justa, intentando adaptarlas 
a las circunstancias del Nuevo Mundo y de sus nuevas gentes. En 
cambio, Las Casas insistió en el doble error de Sepúlveda, quien, 
según el dominico, no interpretaba correctamente los documentos 
pontificios y jurídicos sobre la legitimidad del dominio hispánico 
en Indias. Añade Bernat: “La capacidad de respuesta de Bartolomé 
de las Casas fue brillante, al realizar un acopio sorprendente de citas 
bíblicas que fueron neutralizando los argumentos aportados por 
Ginés de Sepúlveda”. Planteaba una ética de conquista distinta de la 
basada en la guerra armada.

64	 Mario Ruiz, Crítica de la razón imperial. La filosofía política de Bartolomé de las Ca-
sas (México: Siglo XXI, 2010), p. 236. 

65	 Mario Ruiz, Crítica de la razón imperial, p. 237.



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

153

En nuestra opinión, asimismo, al margen de estas cuestio-
nes de los ámbitos canónico o jurídico, la Junta de Valladolid 
debe analizarse prioritariamente en el marco de la práctica de 
gobierno sobre el mundo indiano, que había pasado por 
esas reuniones consultivas… El papel de Bartolomé de las 
Casas destacó porque, nuevamente, se mostraba original en sus 
formulaciones, como ducho en el juego de balances políticos.66

Francisco Fernández Buey dedica su libro La gran perturba-
ción al análisis de los movimientos académicos y culturales en torno 
al tema del encuentro de España y las Indias, y la cauda de lecturas e 
interpretaciones sobre la Controversia de Valladolid. 

La mejor conclusión para esta controversia la pusieron 
precisamente aquéllos de cuyos intereses, preocupaciones, 
anhelos y esperanzas se estaba hablando en Valladolid: los 
colonizadores-soldados por una parte y los indios de otra. 
De acuerdo con los colonizadores, el Cabildo de la Ciudad 
de México se regocijó de la actitud de Ginés de Sepúlveda y 
propuso, por acuerdo del 2 de febrero de 1554, manifestar-
le formalmente su agradecimiento con el envío de (algunas 
joyas y aforros de esta tierra). Por su parte, dos años más tar-
de, un grupo de notables indígenas reunidos en asamblea en 
Tlacopan (Tacuba), entre los que se contaban descendientes 
de algunos de los caciques derrotados por españoles, escri-
bían a Felipe II, quejándose de los agravios y molestias que 
estaban recibiendo de los invasores, –por estar entre nosotros 
y nosotros entre ellos–, dicen, y pidiéndole que designara 
como protector suyo, de los indios, a fray Bartolomé de Las 
Casas, antiguo obispo de Chiapas, “si es que aún vive”. Viejo 
ya, pero aún vivía Las Casas. Se quedó en España para estos 
problemas pendientes. Sepúlveda, en cambio, tuvo más eco 
en Roma que en las universidades españolas, más éxito entre 

66	 Bernat Hernández, Bartolomé de las Casas (Barcelona: Taurus, Fundación Juan 
March, 2019), pp. 186-187.



154

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

los encomenderos de México que en Valladolid o Segovia. 
Así fue, más allá de leyendas “negras o rosas”.67

Vidal Abril-Castelló apunta: 

Nos encontramos con dos éticas de conquista y de captación 
del indio, diametralmente opuestas: La ética de la fuerza y de 
la presión política por parte del Estado colonizador, como 
instrumento legítimo y necesario para la pacificación y la 
plena incorporación del indio al imperio: paso previo, a su 
vez, para su ulterior evangelización y conversión; tarea que 
así se presume y concibe como más fácil, más eficaz y, desde 
luego, ya enteramente libre para el indio y para los ministros 
de la Iglesia. La otra ética, la ética de la captación pacífica y de 
la presión de conciencias por parte de la Iglesia evangelizado-
ra, como único instrumento legítimo y necesario para la libre 
conversión y la plena incorporación del indio a la Iglesia; paso 
previo, a su vez, para su ulterior incorporación plena al impe-
rio; procedimiento que así se presume y concibe como más 
fácil, más eficaz y, desde luego, el único justo y legítimo para 
el indio, para la Iglesia y para la Corona española.68

El encuentro de referencia llevó a cambios importantes; de 
carácter metodológico y científico en Las Casas; en tanto que Sepúl-
veda sometió a revisiones sucesivas sus escritos anteriores y los más 
recientes. En suma, puntualiza Vidal Abril, el enfrentamiento entre 
estos dos clásicos de la ética de la conquista y de la colonización en 
la historia de la humanidad, ha sido visto y juzgado sucesivamente 
como si fuesen tres temáticas distintas. El reino de Dios sobre la 
tierra; la lucha por los derechos del hombre y de las comunidades 

67	 Francisco Fernández , “La controversia entre Ginés de Sepúlveda y Bartolomé de las 
Casas. Una revisión”, p. 44. 

68	 Vidal Abril Castelló, “La escuela de Salamanca, derecho, moral y política de los dere-
chos humanos”, Revista de Filosofía y del Derecho y derechos humanos, 3, no. 6 (1998): 
pp. 209, 251.



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

155

humanas; una manifestación de teología de la liberación en pleno 
siglo xvi.

Guillermo Ordorica Robles sostiene que en la controversia 
de Valladolid se puso en discusión a Aristóteles, en particular su 
tesis de la servidumbre natural, invocada por Sepúlveda para justi-
ficar la esclavitud de los indios con el fin de legitimar y combatir su 
condición de bárbaros. Las Casas rebatió el concepto de “bárbaros” 
como inadecuado, ya que si de crueldad e inhumanidad se trata, 
los españoles estarían incluidos en razón de los ominosos actos co-
metidos por ellos en América. Desde su mirada, en la controversia 
destacan la “debilidad y tradicionalismo” de Sepúlveda, así como la 
“solidez y modernidad” de los argumentos del dominico, que abri-
rían brecha para el desarrollo posterior de una serie de principios 
que serían incorporados, primero en el Jus Gentium y después en 
el derecho internacional”. En su visión, la controversia se concen-
tró en el análisis de la conquista como un proceso de dominación 
de hombres “prudentes” sobre seres bárbaros, desde la óptica del 
ejercicio de la razón, por ello la diferencia de razón entre españoles e 
indios era suficiente para apoyar la conquista, dominación e impe-
rio de los primeros sobre los segundos.69 

Juan Pérez de Tudela Bueso recupera esa función principal 
y central de Las Casas en Valladolid y escribe: “Fue un protagonista 
gigantesco e indispensable de la formación de Hispanoamérica […] 
para los que se presumen de poseer toda la verdad, el tema lascasiano 
es uno de los más preciosos que pueden brindarse a la meditación, 
dentro del acontecer histórico”.70

La Controversia de Valladolid se constituyó como el even-
to coyuntural más célebre y trascendente después de la conquista. 
El debate fue la ocasión para presentar los argumentos racionales, 
ideológicos y evangélicos que cada sector del mundo español poseía 
respecto a los hechos derivados de la conquista. Del mismo modo, 
los razonamientos públicos de los dos bloques de poder político y 

69	 Guillermo Ordorica, Hernán Cortés y Bartolomé de las Casas; por un México reconci-
liado, pp. 191, 194, 199.

70	 Juan Pérez de Tudela en Lewis Hanke, La humanidad es una, p. 180.



156

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

evangélico se pusieron al descubierto para el análisis y la calificación 
de los distintos sectores sociales de España y de los pueblos indios, 
en dos vertientes opuestas abiertamente.

Qué afortunada resultó aquella disposición oficial que orde-
nó que cada embarcación que partiera de España hacia el Nuevo 
Mundo se hiciera acompañar de religiosos y sacerdotes, según las 
posibilidades, para estar ahí en las distintas tareas de conquista 
y colonización, para que denunciaran las injusticias de los espa-
ñoles y para empezar a planear y poner en marcha los programas 
de evangelización. Asimismo hay que admitir que las autoridades 
de la jerarquía eclesiástica en tierras americanas mantuvieron una 
estrecha cercanía con la población, pues ellos representaban una au-
toridad pública con el nombramiento y reconocimiento de la iglesia 
española. Debe recordarse que los obispos recibían una misión par-
ticular como defensores de las personas de esas comunidades.

En el corazón de ese escenario renacentista, se hallaba un 
largo continente con abundante población indígena, asentada en 
poblados y ciudades ya desarrollados, autosuficientes y con una or-
ganización política suficiente, relativamente bien establecida, que 
gozaba del reconocimiento de las ciudades menores de la Nueva 
España. La vida de esas poblaciones era tranquila, con los medios 
que el entorno natural les otorgaba, sin ambicionar ni las riquezas 
ni el oro que tenían en abundancia. Sus valores culturales eran acor-
des a su vida provinciana. Por eso la irrupción de los españoles caló 
hondo, vino a destruir e imponer toda su cultura de la propiedad 
privada, la avaricia por las riquezas naturales y por la explotación 
desmedida de los pueblos americanos, que se convirtieron en los 
principios económicos más profundos de la naciente modernidad. 
Lo sucedido en Indias puede calificarse como un choque humillan-
te, desmedido y fuera de toda imaginación para nuestros pueblos. 
Por tanto, la tarea realizada por las misiones evangélicas fue tan sig-
nificativa, sirvió para dar fe de la explotación y de la humillación 
española. A partir de esa conciencia pública se dieron las condicio-
nes para hacer valer la verdad, denunciar el sufrimiento y exigir el 
respeto de sus vidas en sus propias provincias y ciudades. 



Capítulo 5. Controversia de Valladolid

157

Muchos encuentros y desencuentros habían ocurrido en 
esos primeros 60 años de conquista, sin que la Corona ni el Consejo 
de Indias se diesen por enterados para exigir las medidas preventivas 
y punitivas correspondientes. Si hubo alguien que observó las agre-
siones y las presentó ante las instancias oficiales del reinado fue el 
ombudsman y defensor de los indígenas. Lo hizo mediante la publi-
cación variada de opúsculos, memoriales, cartas y documentos, todos 
presentando esos hechos horribles e inhumanos. Muchos de sus tex-
tos fueron redactados a petición expresa de autoridades de la Corona. 
Sus contribuciones teóricas escritas las dirigió al Rey, al Consejo de 
Indias, las audiencias, a gobernantes españoles en América y a con-
gregaciones religiosas. También hizo públicos los enfrentamientos 
de los colonizadores en contra de los promotores de las Leyes Nue-
vas, llegando al extremo, en Chiapas, de poner en peligro la vida del 
obispo Bartolomé y, en Perú, se llegó al extremo de causar la muerte 
del virrey Diego de Almagro. 

Detrás de tales consecuencias, queda claro que faltó más 
atención de las autoridades civiles, españolas y de las Indias. Tam-
bién hay que señalar que la primera voz de alerta ocurrió desde 
1514, con el sermón dominical de Montesinos; el primer docu-
mento de denuncia redactado por Bartolomé y entregado en mano 
propia al rey Fernando, es decir, nada más de parte del ombudsman 
y defensor hubo 53 denuncias públicas, como consta en sus cartas, 
opúsculos y memorandos. Por tanto, sin la vigilancia, la evaluación, 
las medidas de coerción y los castigos correspondientes, conquista-
dores y colonos se apoderaron de los pueblos de Indias sin ningún 
contratiempo real. La misma Controversia, muy difundida, apenas 
suavizó los efectos ya causados.

Es muy probable que la memoria de esta controversia del 
siglo xvi siga produciendo investigaciones, estudios y pronuncia-
mientos, pues lo que encontramos en la Controversia de Valladolid 
se sigue replicando en otros escenarios, en muchos países, en nues-
tros días, porque lo que Valladolid nos dice es que antes de llegar a los 
enfrentamientos armados, para evangelizar, entre nosotros, para ga-
nar ventajas, para imponer criterios individuales o sectarios, en fin, es 



158

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

recomendable y necesario pensar un poco lo que sucede en nuestro 
entorno; usar la razón, los argumentos y los principios éticos que 
rigen nuestras vidas y nuestra acciones de todo tipo. Actualmente, 
los grandes dueños de la política económica y de la vida política en 
nuestras naciones siguen apropiándose de la riqueza de las naciones, 
de sus pueblos y de sus personas; siguen causando pobreza, margi-
nación y decadencia de valores que afectan la vida de las mayorías. 

Dejamos constancia de que en pleno siglo xxi se siguen pu-
blicando libros, investigaciones y estudios recientes en torno a los 
fenómenos que aquí hemos analizado. Adicionalmente la mayoría 
de las investigaciones se siguen nutriendo de las obras redactadas 
y de los argumentos que fray Bartolomé elaboró durante más de 
cincuenta años. Muchos de sus textos resultaron del trabajo de cam-
po, in situ, defendiendo, urbi et orbi, la verdad de los oprimidos, de 
la igualdad, de la mayoría, de los nativos de América. En ese senti-
do, el documento que entregamos es un reconocimiento a la labor 
evangélica y teórica, así como a su función pública como defensor 
y ombudsman sevillano, iberoamericano y mexicano. Su autorizada 
voz sigue ofreciendo nueva luz en el universo de la sinrazón, la avari-
cia y el rechazo de los más pobres y oprimidos de nuestros días. Uno 
de los países que más agradecen sus ideas, sus teorías y su arrojo es 
nuestro querido México, pues, como se ha narrado, se dio la feliz 
coincidencia de ser la plataforma de muchas de sus iniciativas teóri-
cas, de su defensa de la autoridad eclesiástica sobre la autoridad civil, 
y de procesar sus iniciativas de pastoral y de evangelización. 

En suma, los testimonios y contextos reales e históricos que 
entregó el obispo fray Bartolomé de las Casas a través de todos sus 
trabajos escritos se convierten en una invaluable contribución para 
las actuales generaciones. Su obra servirá para analizar el fenómeno 
del encuentro y conquista de los españoles en el Nuevo Mundo y 
los resultados que ese acontecimiento produjo. La distancia del he-
cho histórico y nuestro presente favorecerán nuevas investigaciones 
y otras interpretaciones.



CAPÍTULO 6

BARTOLOMÉ DE LAS CASAS 
EN MÉXICO

Contexto y escenario de este capítulo

En este capítulo conoceremos una de las etapas más in-
teresantes de la vida episcopal de Las Casas, su perf il 
organizativo en el ámbito eclesiástico, su liderazgo teórico 

y moral, sus cualidades humanas y su creatividad para responder a 
los asuntos que se presentaron en esas asambleas. Ello se hizo evi-
dente en las últimas juntas eclesiásticas celebradas en la iglesia de 
Santo Domingo, en la Ciudad de México. Esto es una consecuen-
cia directa a propósito de sus estancias en la Nueva España y en la 
Ciudad de México, que fueron espacios adecuados para desarrollar 
su impronta política y evangélica, además, para defender la aplica-
ción de las Leyes Nuevas en el Nuevo Mundo, a favor de nuestras 
naciones y de sus gentes. Esta configuración fue posible después de 
su nombramiento como obispo de la diócesis de Chiapas, México.

Durante esta investigación he aprendido mucho más de lo es-
perado y he arribado a una primera conclusión, que fray Bartolomé 



160

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

de las Casas puede o debe ser llamado sacerdote, religioso y obispo 
sevillano-americano-mexicano, ya que, como lo veremos aquí, des-
plegó su energía y su peso moral a favor de nuestros antepasados, 
con el apoyo inteligente de la comunidad dominica y franciscana, 
además de las máximas autoridades del poder eclesiástico nacional y 
del poder civil en México. Como sabemos, muchas veces cuestionó 
las acciones perversas de los colonos, también lo repitió en la Ciu-
dad de México. Las asambleas eclesiásticas fueron la ocasión para 
ampliar sus denuncias y alcanzar otros objetivos que previamente 
había preparado. 

Por tanto, a partir de su trayectoria en suelo americano, su 
abundante producción teórica y su presencia atinada e inteligente 
en los conventos mexicanos, sostengo que Bartolomé de las Casas 
puede ser visto como insigne sevillano-americano-mexicano. Se-
villano por su origen biográfico; americano por la labor pastoral 
y liberadora que encabezó entre los pueblos del Nuevo Mundo y 
mexicano porque en nuestra patria su desempeño evangélico y las 
iniciativas eclesiales que puso a discusión fueron aprobadas muchas 
veces por unanimidad de los participantes. De sus 82 años de vida, 
gastó 45 físicamente en tierras americanas, yendo y viniendo de 
España al Nuevo Mundo, buena parte de su trabajo pastoral lo reali-
zó visitando las principales naciones indígenas. ¿Por qué poner tanto 
énfasis en tres gentilicios para una persona? ¿Qué razonamientos se ha-
llan detrás de esos atributos? Lo explicaré brevemente a continuación.

Durante seis años ejercí la honrosa función de defensor de los 
derechos universitarios en la Universidad Autónoma de Aguasca-
lientes, tiempo que me permitió acercarme a lecturas sobre orígenes 
del ombudsman-defensor, dialogar y conocer historias paralelas de 
defensores homólogos locales, nacionales y de otros países, especial-
mente de España y de América Latina. De 2015 a 2016 desempeñé 
el cargo honorífico de presidente de la Red de Organismos Defen-
sores de los Derechos Universitarios (reddu), entidad institucional 
que congrega a defensorías y procuradurías universitarias naciona-
les y de otros países del continente americano, incluyendo Estados 
Unidos, Canadá y España.



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

161

Con el propósito de fortalecer los vínculos comunes de nues-
tras universidades y de sus respectivas defensorías, durante 2015 y 
2016 varios defensores propusimos ampliar el número de estas en-
tidades y emprender el proyecto de crear la Red Iberoamericana 
de Defensorías Universitarias (ridu), cuyo primer encuentro ibe-
roamericano se efectuó en la Universidad Nacional de El Salvador, 
2017, y la constitución formal oficial se llevó a cabo en la Universi-
dad Nacional de Córdova, Argentina, del 12 al 14 de septiembre de 
2018. Fue en este marco que me interesé por indagar antecedentes 
remotos del ombudsman-defensor, y encontré la figura de fray Barto-
lomé de las Casas, defensor de los pueblos de las Indias Occidentales. 

Así nació la curiosidad y la búsqueda personal para identi-
ficar a alguien que hubiera ejercido esa tarea en tiempos anteriores 
al ombudsman sueco y que se destacara por sus propios méritos en 
favor de sus defendidos. Fue así como encontré que el mejor repre-
sentante de la historia antigua de los países iberoamericanos era el 
sevillano Bartolomé de las Casas, quien desempeñó su labor misio-
nera a favor de nuestros pueblos, por ello lo podemos llamar como 
defensor americano, ya que su inteligencia y su trabajo de evangeliza-
ción le abrieron las puertas para ser nombrado protector y defensor 
de los pueblos indígenas, cargo que le otorgó la Corona españo-
la. Su presencia eclesiástica fue decisiva los primeros sesenta años 
después del encuentro-descubrimiento-conquista del continente 
americano para mejorar su forma de vida. Su vocación evangeli-
zadora arrancó en Las Antillas, Santo Domingo, Haití, continuó 
por Cuba, Panamá, Jamaica, Puerto Rico, Nicaragua, El Salvador, 
Guatemala, Nueva España, muy especialmente en México, y su in-
fluencia alcanzó hasta los confines del Perú. Por lo anterior, agrego 
que también puede considerarse mexicano, por el largo tiempo que 
permaneció en nuestro suelo, por su desempeño como obispo de 
Chiapas y, como lo veremos en este capítulo, porque nuestra patria 
le proporcionó las condiciones, el foro, los apoyos suficientes; las 
órdenes religiosas le brindaron un permanente sostén para que él 
mantuviera muy en alto y firme su vocación de defensor, por enci-
ma de su origen español, sobreponiéndose a las autoridades civiles 



162

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

de la Corona. Fue así como se ganó la confianza de propios y extra-
ños en su último viaje a la Ciudad de México en 1546. 

Por ello, sostengo que el ombudsman o protector de los de-
rechos naturales y humanos fray Bartolomé de las Casas bien puede 
ser designado como defensor Iberoamericano. De ahí los tres genti-
licios: defensor sevillano, defensor americano y defensor mexicano, 
pues, como lo mostramos en este capítulo, fueron sus estadías en 
Tabasco, Campeche, Oaxaca, Chiapas y Ciudad de México las que 
lo proyectaron para beneficio de nuestro continente. En su paso por 
México, contó con el apoyo de obispos nacionales y de América, el 
obispo Bartolomé se atrevió a enfrentar jurídica y eclesiásticamente 
el poder político y de jurisdicción de los reyes españoles. Los orilló 
a respetar la autoridad eclesial o a atenerse a ser castigados con la 
“excomunión automática”. 

Alcances de este capítulo

Como el objetivo del libro sirve para facilitar la comprensión y el 
conocimiento de este dominico para universitarios, jóvenes y para 
personas que apenas pueden identificar su nombre, será necesa-
rio recordar el camino que hemos emprendido y las hazañas que 
Bartolomé obtuvo en la región de “tierra de guerra”, que luego se 
transformó en “tierra de paz”, comunidad compartida entre Gua-
temala y Chiapas. 

Este capítulo lo dedicamos a estudiar la parte central de su 
vida, tal vez la más productiva en muchos aspectos, especialmente 
la diplomática, la jurídica, la evangélica y la de escritor. Las Casas 
había sido testigo presencial de muchos problemas lacerantes que 
agobiaban y ensombrecían la vida de miles, de millones de pobla-
dores americanos; había misionado en las naciones ya enumeradas, 
había ganado la confianza de unos y de otros y se erigió, involun-
tariamente, como vocero de los indígenas frente al rey Carlos V y 
ante el Consejo de Indias. En sus 45 años entre nuestras culturas 
estableció contactos personales que utilizó oportunamente. Él 



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

163

ya tenía conciencia circunstanciada y documentada de los acto-
res que humillaban y esclavizaban a nuestros indios. Desde 1516 
hasta su muerte fue destacado representante de esas comunidades. 
Asimismo estableció redes de comunicación, de información y de 
solidaridad con las órdenes religiosas, con sacerdotes diocesanos y 
con las universidades españolas; había establecido puentes de in-
tercambio con autoridades nativas, caciques y gobernantes, pero 
también era escuchado en la administración regia. Gozaba virtual-
mente de una ubicuidad geográfica, religiosa y con autoridades de 
Indias, porque él mismo, en compañía de las órdenes religiosas, se 
presentaba como interlocutor.

Este capítulo permitirá comprender muchos de los entre te-
lones de su vida religiosa, misionera, de mediador brillante, político 
reflexivo, jurista, escritor audaz y provocador. Muchas veces exigió 
el cese de la venta y esclavización de indios, la restitución total de 
riquezas a los nativos, la liberación de los indios retenidos en las 
minas, las encomiendas o en los repartimientos. La restitución de 
bienes se volvió conditio sine qua non para que sacerdotes o religiosos 
dieran la absolución a los conquistadores que habían contribuido 
a enrarecer y hostigar la vida tranquila de las Indias. Siguiendo los 
lineamientos del obispo de Chiapas, la jerarquía eclesiástica insistió 
sistemáticamente en restituir a los nativos lo que los conquistadores 
habían tomado ilegal e injustamente, ya que se estaba convirtiendo 
en un problema de conciencia interior de los españoles cristianos y en 
objeción para recibir la absolución anual, durante la Cuaresma o in 
extremo mortis.

Para el cumplimiento de esas tareas se contó con aprobacio-
nes mayoritarias, a veces unánimes, de los concurrentes a las juntas 
apostólicas o asambleas eclesiásticas celebradas en conventos domi-
nicos de Ciudad de México, con la venia de su amigo, el obispo de 
México, Juan de Zumárraga. En medio de ese incesante movimiento 
eclesiástico, social y político se movía con prontitud y seguridad el om-
budsman de los indígenas. En ese lapso temporal que vivió en México 
redactó una parte de la Brevísima relación de la destrucción de las In-
dias y difundió la edición del Confesionario, conocido originalmente 



164

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

como las Doce reglas, instrumento sacramental necesario para ga-
rantizar la restitución, la paz y la justicia. En el tiempo que corre de 
1534 a 1547, redactó importantes documentos, entre ellos Del único 
modo de atraer a todos los pueblos a la verdadera religión, que sirvió 
de piso y fundamento para diversas publicaciones y varias bulas pa-
pales, que dejaron constancia de la congruencia del trabajo pastoral 
y sacramental que realizaban los religiosos encabezados, en México, 
por el obispo Las Casas.

Sin duda todas esas líneas virtuosas de evangelización y de 
defensa se afianzaron en la transformación religiosa recibida en los 
conventos de la Orden de Santo Domingo de Guzmán, pues su in-
greso a la comunidad dominica en La Española le abrió las puertas 
ampliamente y le brindó el respaldo que jamás había sentido como 
sacerdote secular. Otra de sus grandes virtudes, por sencilla y sim-
ple que nos pudiera parecer, como lo describe maliciosamente y 
socarronamente el fraile Franciscano Toribio de Benavente, “Mo-
tolinía”, porque a Bartolomé de las Casas lo conocía desde muchos 
años antes. A donde quiera que iba llevaba muchas personas de 
compañía, entre 27 y 37 indios, tamemes, que transportaban sus pa-
peles, archivos y documentos que él utilizaría frecuentemente; que 
se la pasaba escribiendo asuntos de poca monta. Justo este detalle 
ayuda a entender por qué dedicó tantas horas, tantos años, a dejar 
testimonios escritos de cuanto estuvo a su alcance, más de diez obras 
imprescindibles para la comprensión de los conflictos que testimo-
nió, y más de trescientas cartas, memoriales, opúsculos, folletos, 
etcétera. Muchas de sus cartas y de sus memoriales aún no se editan 
en su totalidad. Tampoco sabemos cómo hizo para indagar, pensar, 
ordenar y redactar miles de páginas, entre sus ires y venires en las tie-
rras y mares de América. De verdad se requerían energías, horizontes, 
claridad, vocación y mucha voluntad como mediador-ombudsman.



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

165

Juntas eclesiásticas

Hacia el año de 1524, una vez que se fueron asentando distintos 
grupos de clérigos y misioneros franciscanos, dominicos y agus-
tinos, a lo largo de la geografía del Nuevo Mundo se dieron los 
primeros pasos para la organización de la Iglesia novohispana en 
diversos escenarios regionales, coincidentes con el nacimiento de las 
primeras diócesis para llevar a cabo la primera evangelización. Hubo 
varias asambleas importantes que trataron de encontrar soluciones 
para difundir la fe y los sacramentos entre los nativos y encontrar la 
mejor coordinación entre las diversas ramas del clero y otros temas 
de política eclesiástica. 

Es necesario asentar que la información disponible sobre las 
juntas eclesiásticas a la distancia de cinco centurias es aún difusa, 
incompleta y deja vacíos que no pretendemos cubrir en este traba-
jo. También se puede leer y entender que no hay una única lectura 
de aquellos eventos eclesiásticos para la incipiente evangelización, 
ya que, sabiendo que intervendrían diversos sectores de la Corona, 
como el Consejo de Indias, las audiencias, el obispado de Nueva 
España, el virrey de México, el visitador de España, las minutas o 
memorias de los encuentros diferían unas de otras. Incluso se ad-
mite que hay diferentes criterios para ordenar y dar seguimiento a 
dichos eventos eclesiásticos, así como al número de juntas celebra-
das, reunidas por Bartolomé de las Casas en el convento de Santo 
Domingo, para estudiar temas laborales o sobre estipendios para los 
ministros de culto, entre otros. Además, para unos historiadores o 
especialistas de tales eventos, resultaba necesaria una mirada general 
de la Corona sobre los temas sociales candentes, así como los pro-
movidos por obispos particulares. De igual forma, como es el caso 
de Mariano Cuevas, Parish y Weidman, Pérez Fernández, David 
Orique, Ángel Losada y Crisóforo Gutiérrez Vega,71 estos investi-
gadores resaltaron la figura de fray Bartolomé de las Casas como el 
principal tejedor de diálogos y consensos con los convidados, por 

71	 Crisóforo Gutiérrez, “Junta Eclesiástica Mexicana de 1546”, Centro de Estudios Su-
periores. Roma, s/f. 



166

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

sus intervenciones, su influencia y el peso que sus aportaciones sig-
nificaron para los pueblos nativos, como también que sus textos 
sirvieron para la publicación de documentos papales para las Indias; 
mientras que otras versiones, como la de Fernando Gil, presentan 
panorámicas generales más enfocadas en aspectos evangélicos, pro-
moción de la fe y la administración de los sacramentos.

Las juntas eclesiásticas o juntas de obispos se iniciaron en 
1524, unos años después de la llegada de los misioneros a Indias, 
primero franciscanos, después dominicos, para organizar la pastoral 
evangélica en el Nuevo Mundo. Las juntas fueron promovidas por 
autoridades civiles y eclesiásticas de México, a las que concurrían 
obispos, sacerdotes, religiosos y autoridades de la Iglesia y de la Co-
rona. La primera de 1524 se interesó por resolver “en común” los 
desafíos de la evangelización indiana y los temas bautismales, bus-
cando la luz del Espíritu Santo. La segunda, en abril de 1532, fue 
convocada por el presidente de la Nueva Audiencia, don Sebastián 
Ramírez de Fuenleal, y a ella concurrieron fray Julián Garcés, obis-
po de Tlaxcala, fray Juan de Zumárraga, recién nombrado obispo 
de México, y una representación de religiosos y clérigos. Se abordó la 
existencia de los “tamemes” o de cargadores indígenas, de su legisla-
ción y de la “moderación” en su uso. Un mes después, efectuaron 
otra junta para elaborar la “descripción de la tierra” y la aplicación de 
los memoriales para poblarla y perpetuarla. La siguiente junta de au-
toridades eclesiales se encaminó a la distribución de los recursos de los 
diezmos, y se emitió una relación de los cargos eclesiásticos otorgados 
por la Corona hasta ese momento.72

Para ampliar el panorama de las juntas eclesiásticas es conve-
niente añadir una fuente adicional, la de investigadores de la unam 
que en breve precisan lo siguiente. Las juntas previas al primer con-
cilio mexicano de 1555 fueron las de 1524, 1532, 1537, 1539 y la de 
1546.73 Coinciden con los historiadores citados anteriormente en 

72	 Fernando Gil, “Juntas eclesiásticas durante el episcopado de fray Juan de Zumárraga, 
1528-1548”, pdf, pp. 8-28.

73	 Helen-Rand Parish, estudiosa especial del tema, ha continuado investigando este se-
guimiento de las juntas y confirma que antes de ella nadie había mencionado la junta 

file:///C:/Users/Acevedo/Downloads/Dialnet-LasJuntasEclesiasticasDuranteElEpiscopadoDeFrayJua-2517299%20(4).pdf


Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

167

que la junta eclesiástica de 1546 fue sin duda la más sobresaliente a 
causa de los temas que se discutieron y por la amplia participación 
episcopal. En ella se estudiaron todos los problemas que entonces 
agitaban la vida política y social de la Nueva España, amén de los pro-
gramas de pastoral y sacramental, como la encomienda, el sistema 
de congregaciones, la guerra contra los infieles, el pago del diezmo 
por parte de los indígenas, su derecho a recibir el sacramento de la 
eucaristía, el respeto al asilo en las iglesias, la creación de nuevas dió-
cesis y la modificación de sus límites por la autoridad real, también 
la petición para la creación del tribunal de la inquisición en Nueva 
España. En estas jornadas religiosas, la Corona dio voz a la jerarquía 
ordinaria respecto a los asuntos sustanciales para el gobierno espiri-
tual y temporal de la colonia.74 Curiosamente los investigadores de 
la unam no hacen alusión a la activa, intensa y principal influencia 
del obispo de Chiapas, ni a las iniciativas de fray Juan de Zumárraga 
o del virrey Antonio de Mendoza, ni a las recomendaciones del Vi-
sitador Sandoval. En suma, se siguen elaborando distintas versiones, 
cada una informando y privilegiando algunos de los aspectos que en 
aquel momento eran prioritarios.

Estancias del dominico sevillano en México

Su presencia en nuestro territorio comenzó probablemente en 
1531, después de salir de Santo Domingo con rumbo hacia la Nue-
va España, con varios dominicos más, entre ellos Sebastián Ramírez 
de Fuenleal, recién nombrado presidente de la Audiencia de México. 

celebrada el año de 1536, cuyos resultados son tres actas y tres o más trabajos que 
coinciden exactamente con los tres decretos papales que fray Bernardino de Minaya 
obtuvo en Roma el año de 1537. Cfr. Helen-Rand Parish, Harold E. Weidman, Las 
Casas en México. Historia y obra desconocida (Ciudad de México: Fondo de Cultura 
Económica, 1992),  p. 24.

74	 Pérez, Leticia, Enrique González y Rodolfo Aguirre, “Estudio introductorio. Los con-
cilios provinciales mexicanos, primero y segundo”, en María del Pilar Martínez, coord., 
Concilios provinciales mexicanos. Época colonial (México: Universidad Nacional Autó-
noma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2004), pp. 1-7



168

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Los religiosos llegaban a México para establecer relaciones ecle-
siásticas con el nuevo convento dominico de Ciudad de México y 
afianzar creativas intervenciones para levantar la voz a favor de los 
indios, reclamar justicia y demandar el cese de la explotación y el 
servilismo contra los indios. Fray Bartolomé continuaría este pro-
yecto con su viaje al Perú para dar a conocer una real cédula para la 
liberación de los indios,75 pero no le fue posible llegar allá por las 
abundantes lluvias.

A la siguiente junta eclesiástica de 153676 acudió por primera 
vez fray Bartolomé, como delegado del obispo electo de Guate-
mala, Francisco Marroquín, en la que se aprobaron tres actas muy 
importantes, que él había argumentado y redactado directa o in-
directamente, y que dieron pie para tres documentos papales, de 
1537, sobre la iglesia indígena, el problema de la esclavitud y méto-
do de evangelización. Las conclusiones de la primera acta sirvieron 
como fuente principal para la bula Altitudo divini consilii (Por la 
altitud del consejo divino), un programa acerca del modo de vivir de 
los indios cristianos y sobre el sacramento del bautismo; la segunda 
abordó la liberación de los esclavos y la abolición de la encomienda, 
que es el antecedente de la bula Pastorale Officium, una de las tareas 
más atendidas por Las Casas; la tercera sobre la evangelización apli-
cada a los nativos, tema que inspiró la bula revolucionaria, y con 
repercusiones hacia el futuro, Sublimis Deus, que nace esencialmen-
te de la iniciativa elaborada por el dominico Las Casas, a favor de 
una evangelización suave, serena y de acompañamiento a los indí-
genas, conocida como De unico vocationis modo. Esta obra teórica y 
teológica lascasiana se conoce como carta magna de los derechos de 
los indígenas, sostiene que los amerindios eran plenamente huma-
nos, capaces de recibir la fe, con pleno derecho a su libertad y a sus 

75	 Miguel León Portilla, Bibliografías T. IV, Formato PDF, 2020, pp. 189-190. 
https://historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/obras_leon_porti-
lla/543/543_04_10_bartolomecasas.pdf

76	 David Orique, “Un muy breve relato de una vida muy larga: Bartolomé de las Casas 
(1484-1566)”, Itinerantes. Revista de Historia y Religión 7 (2017): pp. 90-91. 

https://historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/obras_leon_portilla/543/543_04_10_bartolomecasas.pdf
https://historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/obras_leon_portilla/543/543_04_10_bartolomecasas.pdf


Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

169

propiedades, aunque no fueran aún miembros de la Iglesia. Valgan 
como evidencia las siguientes citas:

Encíclica Pastorale officium

Nosotros, entonces, considerando que los mismos indios, 
aunque estén fuera del seno de la Iglesia, sin embargo no es-
tán privados ni se deben privar de su libertad ni del dominio 
sobre sus cosas –y pues como sean hombres, y por tanto ca-
paces de la Fe y la salvación, no deben ser destruidos por la 
esclavitud, sino atraídos a la vida por las predicaciones y los 
(buenos) ejemplos. [A quienes se atreven a reducir a los in-
dios a la esclavitud o a despojarlos de sus bienes]
	 [caen] bajo pena de excomunión latae sententiae si 
transgredieran, a ser incurrida por el hecho mismo [o sea, 
automáticamente], y de la cual no pueden ser absueltos sino 
por Nos o por el Pontífice romano existiendo entonces, salvo 
los decaídos en trance de muerte, dada previa satisfacción…77

Encíclica Sublimis Deus, 1537, de Paulo III. 

Nosotros, por tanto, que aún indignos ejercemos el vicariato 
del mismo Señor Nuestro sobre la tierra, y con toda nues-
tra fuerza tratamos de conducir a su rebaño las ovejas de su 
grey confiadas a nosotros que se hallan fuera del redil: Con-
siderando que los mismos Indios, cual verdaderos hombres, 
no sólo son capaces de la fe cristiana, sino que [como hemos 
sabido] se acercan a la misma Fe con mucha autoridad; y 
queriendo proveer remedios convenientes a estas cosas –con 
autoridad apostólica, por las presentes determinamos y de-
claramos: 
	 Que los dichos Indios y todas las otras gentes [infieles] que 
en el futuro vendrán a conocimiento de los cristianos, aun-
que estén fuera de la Fe de Cristo, no están privadas ni se 

77	 Paulo III, Papa, Roma, 29.05.1537, en Helen Parish, Las Casas en México. Historia y 
obra desconocida, 304, 305.



170

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

deben privar de su libertad ni del dominio de sus cosas; más 
aún que pueden libre y lícitamente disfrutar, poseer y gozar 
de la libertad y de tal dominio, y no se deben reducir a la 
esclavitud. Y que cualquier cosa que se hiciera al contrario, 
resulta inválida, nula y de ninguna fuerza ni valor. Y que los 
mismos indios y las otras gentes deben ser atraídos a la dicha 
fe de Cristo por la predicación de la palabra de Dios y el ejem-
plo de una vida buena.78

Estas dos encíclicas papales se fundaron, seguramente, en las 
ideas y meditaciones lascasianas y fueron las que más iluminaron 
las tareas de la nueva evangelización y se convirtieron en instru-
mento poderosísimo que utilizaron los sacerdotes y religiosos en 
suelo americano para educar en la fe cristiana. Adicionalmente, 
han sido la fuente eclesiástica principal y universal para sostener la 
racionalidad, la capacidad intelectual, social y afectiva de los dere-
chos naturales, para defender la humanidad y la igualdad indígena 
de todas y todos los nacidos en Indias y los que viniesen a estas 
tierras, en suelo americano, de sus bienes y propiedades. Se han 
convertido en un principio ético universal que, naciendo de los 
textos de Paulo III, se han difundido y arraigado en la conciencia 
de cristianos y no cristianos. Es una de las principales contribuciones 
lascasianas en el ámbito de las primeras juntas eclesiásticas, declarato-
ria trascendental que fundamentó y reforzó las tareas de predicación, 
acciones de justicia y de su eterna polémica por darle arraigo en todos 
los pueblos y gentes del Nuevo Mundo, por encima de la autoridad 
civil colonizadora.

Dichos principios teológicos se emplearon para iniciar la 
redacción de las Doce reglas, el Confesionario, para enarbolar los 
fundamentos antropológicos de Igualdad, entre conquistados in-
dios y los conquistadores españoles; de racionalidad, capacidad e 
inclinación a la fe cristiana, algo que jamás reconocieron los colo-
nizadores, y que quedó asentado en las Leyes Nuevas. Textos que 

78	 Helen Parish, Las Casas en México. Historia y obra desconocida, pp. 311, 312.



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

171

seguirán ahí para continuar con las reflexiones teológicas, políticas y 
sociales de una sociedad española esclavista y excluyente, que afian-
zan el credo protector de la Iglesia, de las órdenes monacales y del 
mismo fray Bartolomé.

Hemos de recordar que a las sesiones eclesiásticas de 1536 hasta 
1543, Las Casas acudía únicamente como sacerdote dominico, a las 
subsecuentes, lo hizo ya en calidad de obispo de Ciudad Real de 
Chiapas. También de esta última información se han dado a conocer 
conjeturas o hipótesis en variados sentidos. Aquí nos pronuncia-
mos por destacar aquellas ideas y textos lascasianos que respaldaron 
esas iniciativas papales que autorizan defender que los naturales son 
tan humanos, racionales, iguales y capaces de pensar, razonar, que-
rer, desear la fe y gobernarse a sí mismos. Son tan iguales a todas y 
todos los hombres, iguales a los educados y cristianos españoles que 
siempre abusaron de su “superioridad”.

En 1543, el dominico aceptó el nombramiento y la respon-
sabilidad de obispo de la diócesis de Chiapas (sur de México y norte 
de Guatemala). Más allá de las meditaciones teóricas y de los temas 
prácticos que construyó de 1516 a 1543, él se encargó de afirmar 
que su nueva misión episcopal estaría orientada por tres ejes cen-
trales: 1. fomentar los métodos de conversión pacífica en lugar de 
los encuentros violentos con los habitantes indígenas; 2. proteger 
a los nativos de los abusos de los españoles mediante la aplicación 
de las Leyes Nuevas de 1542; 3. seguir colonizando territorios de 
pueblos originarios con emigrantes agricultores españoles junto con 
un contingente de frailes y supervisores; sin embargo, hay que dejar 
en claro cuáles fueron las condiciones sociales y políticas que predo-
minaban en tierras chiapanecas y los escasos resultados obtenidos.79

Su consagración episcopal sería el 30 de marzo, Domingo de 
Pasión de 1544, su ejercicio pontifical arrancó en febrero de 1545 
en Ciudad Real de los Llanos de Chiapas, y el 20 de marzo del mis-
mo año publicó una carta episcopal informando que a partir de esa 
fecha se negaba la absolución a todos los españoles que no liberan 

79	 David Orique, “Un muy breve relato de una vida muy larga: Bartolomé de Las Casas 
(1484-1566)”, p. 92.



172

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

a sus indios y que no devolvieran lo obtenido por las encomiendas 
a los indios. Los españoles pusieron el grito en el cielo, pero el nue-
vo pontífice encontró todo el apoyo de los misioneros dominicos 
y del clérigo Juan de Parera. Para esas fechas los conquistadores y 
encomenderos ya se habían adueñado de territorios, poblados y de 
los usos y costumbres de sus pobladores, a quienes sometían como 
indios esclavos; la venta de indios era comercio mercantil frecuente, 
con todas las garantías y convenencia de autoridades de la audiencia 
centroamericana y mexicana. 

Desde su llegada a la diócesis, Las Casas experimentó la fal-
ta de apoyo civil, surgieron conflictos con el obispo de Guatemala, 
Francisco Marroquín, por los límites diocesanos colindantes con la 
nueva diócesis de Chiapas. Además, padeció acusaciones y malos tra-
tos hacia su persona y su función eclesiástica por parte de los colonos 
españoles de Chiapas y Yucatán. Su firme determinación de hacer 
cumplir los principios legales autorizados por las Nuevas Leyes 
de Carlos V, afianzados por las bulas papales que se han transcri-
to, le atrajo un rechazo desmedido de los españoles, malestar que 
se acentuó porque los peninsulares reconocidos como explotadores de 
indios, a partir del respaldo que recibió el documento lascasiano de las 
Doce reglas y del Confesionario, ya no podían recibir la absolución 
sacramental, puesto que antes deberían cumplir la obligación de 
devolver a los indios lo robado, firmar carta compromiso de restitu-
ción de todo lo obtenido perteneciente a los nativos, etc. En efecto, 
el perdón se les otorgaría tras una promesa pública ante el confesor 
de responder por las pérdidas de vidas, la esclavización y opresión 
causadas por la injusta y la brutal colonización. Tal iniciativa venía 
de lejos como lo documentó Paulo III y lo aprovechó el obispo Bar-
tolomé recuperando la teoría del derecho canónico en curso.80

Dado el arraigo del tráfico de esclavos en Chiapas, la co-
rrupción de los funcionarios reales, incluida la Audiencia de los 
Confines, así como las invasiones de españoles en tierras de la zona 
libre de Vera Paz, lugares que ya habían sido evangelizados y libera-

80	 David Orique, “Un muy breve relato de una vida muy larga…”, p. 93.



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

173

dos de los colonos, en donde se prohibía la entrada de colonizadores 
españoles, para la toma de esclavos; también se produjeron distur-
bios causados por encomenderos y dueños de esclavos en Ciudad 
Real en contra del nuevo obispo. Por consiguiente, el desempeño de 
Las Casas como obispo residente de Chiapas resultó muy afectado 
por tantos conflictivos. Para ello, se nombró a frailes y clérigos que 
estaban al tanto de las medidas teológicas aplicables y que respal-
darían esos criterios sacramentales, para que oyeran las confesiones 
e interrogaran al penitente en el confesionario de acuerdo con las 
Doce reglas, que el obispo había construido y que mejoró un tiempo 
después, por sugerencias que le presentaron. Ese anuncio resultó un 
escándalo que le causó fuerte amonestación por su atrevimiento.81 

Frente a ese clima hostil permanente de los conquistadores 
en territorios de Chiapas, hay que agregar la escasa o nula acep-
tación de los españoles para que se aplicaran las Doce reglas a los 
españoles que habían violado los principios adquiridos para la 
evangelización, que en cambio habían humillado y esclavizado a los 
indígenas que tenían en encomienda o a su servicio. En tal coyun-
tura, el visitador general de la Nueva España, licenciado Francisco 
Tello de Sandoval, interviene expresamente en una carta personal 
entregada al obispo Las Casas, de 1545, citándolo y amonestándolo 
sobre el escándalo causado por él desde el púlpito de Ciudad Real:

El mando puede ser justo, y conforme a derecho; y ansí es de 
creer, pues vuestra persona tan sabia y de tanta dignidad lo 
hizo, pero paréceme que al presente podría tener muchos in-
convenientes. Porque aunque el zelo y intinción sea bueno y 
santo, debe Vuestra Señoría myrar el peligro de lo que podría 
subceder, de que fuese mayor el deservicio de Dios Nuestro 
Señor y de su Magestad, que [el] servicio que se les puede 
hacer con lo hordenado[sic] y mandado.82

81	 David Orique, “Un muy breve relato de una vida muy larga…”, p. 93.
82	 En Helen Parish, Las Casas en México. Historia y obra desconocida, Apéndice 21, p. 335.



174

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Juntas de obispos de 1546

Continuando con la celebración de las juntas eclesiásticas y las de 
carácter privado entre misioneros de las tres órdenes que trabaja-
ban en México, las primeras se llevaron a cabo a finales de mayo o 
primeros días de junio de 1546. El obispo Bartolomé de las Casas 
llegó días después de haberse iniciado por indicaciones del virrey y 
del visitador. Cuando la concurrencia se enteró de la llegada de Las 
Casas, se produjo un ambiente tenso que poco a poco se fue relajan-
do, lo que permitió que los debates se realizaran cordialmente. Ahí 
se revisaron problemas sociales comunes de las provincias de Indias 
y de México, las inconformidades e insurrecciones contra las Leyes 
Nuevas, la esclavización de indios, entre otros más. Si seguimos al 
cronista dominico Antonio de Remesal, en versión de Crisófo-
ro Gutiérrez,83 después de largas y difíciles discusiones, obispos y 
religiosos avalaron cinco valiosas conclusiones derivadas de los do-
cumentos firmados por Paulo III el año de 1537:84 1) los infieles, 
no obstante su infidelidad y pecados, están en legítima posesión de 
sus principados y dignidades; 2) la guerra que se hace a los indios para 
sujetarlos a la fe o quitar estorbos e impedimentos a la misma es in-
justa; 3) la causa única por la cual la Santa Sede concede la imperial 
soberanía de los reyes de Castilla y León sobre Indias es la conversión 
de los indios; 4) la Santa Sede, al conceder lo anterior, no entendió 
ni pretendía privar a los señores indios de sus estados y títulos legí-
timos; 5) los reyes de Castilla y de León, una vez que tomaron sobre 
sí la obligación de que fuese predicada la fe, están obligados a ello 
por precepto divino.85 Además, debe agregarse la aprobación de un 
formulario particular de las Doce reglas que se deberían guardar al 
absolver a los españoles que hubiesen cometido abusos y atropellos 
con los indios.

83	 Crisóforo Gutiérrez, op. cit.
84	 Helen Parish, Las Casas en México…, pp. 35-36.
85	 Gutiérrez, Crisóforo, op. cit. 



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

175

De este modo, al amparo de la Iglesia mexicana, surgía ahora 
una nueva oportunidad para los indígenas condenados. A continua-
ción se enumeran los principales acuerdos: 1) un formulario para 
confesores de conquistadores, pobladores, mercaderes y todos los 
residentes en Indias, quedando los indígenas amparados a la sombra 
de la religión y de los misioneros en México; 2) la reducción a pue-
blos ordenados de los indios que vivían dispersos; 3) administrar el 
sacramento de la eucaristía, la edición de dos catecismos de doctrina 
cristiana y la predicación de las bulas a los indios; 4) aprobación de 
la inquisición apostólica, con alguna reserva del obispo de Chiapas; 
5) el derecho de asilo en las iglesias, la creación de dos nuevas dióce-
sis, Yucatán y Veracruz, y sobre sus límites; 6) no forzar a los indios a 
pagar diezmos; 7) uno de los asuntos que más revuelo levantó fue la 
aprobación de una declaración sobre inmunidades eclesiásticas, lo 
que obligaba a todas las autoridades civiles a respetar las inmunida-
des y los privilegios eclesiásticos. Para afianzar la petición episcopal 
se emitieron dos actas adicionales, dirigidas, una al príncipe regente 
Felipe y la otra al emperador Carlos V sobre los asuntos que reque-
rían acción o respuesta imperial.86 

El sentir de distintos historiadores e investigadores de tales 
encuentros nacionales de obispos es que gran parte de las partici-
paciones de fray Bartolomé de las Casas, fundadas en sus escritos 
elaborados previamente o en el mismo momento del correr de esas 
juntas, sirvieron para acompañar la variedad temática que se debatía 
y se aprobaba en esas asambleas de consensos nacionales a favor de 
los aborígenes, que se utilizaron, además, para frenar las abusivas 
conquistas y sus nefandas consecuencias. Quizá el mayor atrevi-
miento lascasiano haya sido el texto de la exención o “la damnación” 
para proteger y defender las inmunidades eclesiásticas frente a la au-
toridad civil y de la Corona. Valga como ejemplo de esa percepción 
la calificación que hizo Bernabé Navarro, investigador del Instituto 
de Investigaciones Filosóficas, quien reconoce y celebra la enorme 

86	 Cfr. Helen Parish, Las Casas en México. Historia y obra desconocida , pp. 60, 61 y pie 
de página 81; Cristóforo Gutiérrez.



176

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

influencia del ilustre obispo de Chiapas para que tales acuerdos se 
desplegaran con prontitud a favor de los nativos.87 

En suma, las juntas eclesiásticas de 1546 dejan mirar la pre-
sencia activa y perseverante de dos obispos filoindígenas, fray Juan 
de Zumárraga, obispo de México y uno de principales convocantes 
y responsables de esos eventos, y de fray Bartolomé de las Casas, 
pues sus acercamientos y sus acciones a favor de los nativos alen-
taron fuertes debates y aprobaciones mayoritarias que respaldaban 
sus iniciativas a favor de los indígenas. A esa mancuerna se sumaron 
otros pontífices, también clérigos y superiores de las órdenes ahí 
representadas. Sirvieron para profundizar los temas programados 
y cambiar esas pesadas inercias que se permitían por una política 
pública ambigua. Para ese año resultaba obvio que los funcionarios 
reales no habían podido controlar ni resolver atinadamente la in-
conformidad y sublevación de conquistadores y colonos en contra 
de la aplicación de las Leyes Nuevas, lo que generó muchos con-
flictos sociales y políticos. Recordemos que ese era el tema toral de 
las Leyes Nuevas. En cambio, en este contexto de trabajos eclesiales 
en conventos de Ciudad de México, obispos y representantes ecle-
siásticos se manifestaron claramente en forma organizada a favor de 
la aplicación de las Doce reglas para la restitución de los españoles, 
asumiendo las consecuencias de ello.88 De este modo se hizo público, 
por primera vez, este texto que Las Casas había preparado, que tanto 
revuelo levantaron entre los colonos y las audiencias, y que luego pu-
blicaría con el nombre de Confesionario89 para aplicarse en Indias, 
empezando en México y en Perú, donde más se habían enquistado los 
robos y abusos de los españoles. El propósito era hacer valer el deber 
de restitución total a los indios antes de ser absueltos en confesión.90 

La siguiente declaración también llevaba olor lascasiano, pues 
“prohibía forzar a los indios a pagar diezmos, rechazando una inicia-

87	 Cfr. Bernabé Navarro, Filosofía y cultura novohispanas, p. 120.
88	 Helen Parish, Las Casas en México. Historia y obra desconocidapp. 57-62; David Ori-

que, “Un muy breve relato de una vida muy larga…”, pp. 83-105. 
89	 Las Casas, Obras escogidas, pp. 235-249.
90	 Helen Parish, Las Casas en México, pp. 58, 59.



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

177

tiva presentada por el Visitador Sandoval”, en cambio, los obispos 
proclives a las causas indígenas, Las Casas, Zumárraga, Alonso de 
la Veracruz, y probablemente Vasco de Quiroga, y los frailes de las 
órdenes mendicantes fueron inflexibles: “¡Era intolerable privar a 
los indios de su liberad y posesiones, y encima gravar más un im-
puesto sobre lo poco que les quedaba, para pagar el costo de su 
conversión! Tal planteamiento podía tornar el cristianismo en algo 
realmente odioso”.91 En la votación final, la posición indigenista 
triunfó completamente. Por los diálogos, debates y aprobaciones 
de las normas favorables a los indígenas de las Indias y de la Nueva 
España, se empezó a hablar de panlascasianismo por las múltiples 
coincidencias hacia el liderazgo y los principios salidos del trabajo 
pastoral y diplomático del obispo fray Bartolomé. Otra de las actas 
prohibía sacar dinero de los indios para la fe, por ello se insistió que 
las bulas de la Cruzada y otras obligaciones cristianas deberían ofre-
cerse sin costo para los indígenas, que más bien rogaban al rey que 
cubriera esas necesidades para la fe de los indios.92

Sin lugar a duda, como lo asientan Parish y Weidman, el 
mayor triunfo lascasiano salió en las actas finales sobre el gobierno 
español de las Indias. Al mismo tiempo, por iniciativa de los obis-
pos Zumárraga y Las Casas, se reformó la asistencia coral de los 
cabildos de las catedrales; se aprobó el establecimiento de la Inqui-
sición en la Nueva España, con una reserva de fray Bartolomé, y 
la división territorial de la diócesis de Chiapas en otras dos nuevas 
diócesis. También se autorizó una declaración sobre inmunidades 
eclesiásticas. “Era un verdadero triunfo el haber conseguido ta-
les actas en reuniones en las que se permitía discutir sólo ‘asuntos 
espirituales’”.93

Al término de estas reuniones episcopales tan prometedo-
ras, quien se veía comprometido por la sangrienta guerra contra los 
indios del Mixtón era el virrey Antonio de Mendoza, que se sen-
tía observado por el visitador Sandoval; tal vez, como para evadir 

91	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 59.
92	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 59.
93	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 60.



178

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

tal condición, aprobó al obispo Las Casas94 la celebración de una 
segunda Congregación Eclesiástica, con los religiosos agustinos, 
franciscanos y los dominicos, en el mismo convento metropolitano 
de Santo Domingo, que discutiría los temas que se excluyeron en 
la junta episcopal. En esta oportunidad, los religiosos condenaron 
por unanimidad la injusticia de las guerras hechas a los primiti-
vos, denunciaron las constantes cazas ilegales de indios para tener 
mano de obra esclava para las minas de plata y revisaron el caso de los 
esclavos herrados en Jalisco. Las conclusiones de la segunda congre-
gación fueron explícitas: “Una condena terminante de los servicios 
personales opresivos y una firme decisión de no absolver a ningún 
español que tuviera indios esclavos hasta que los títulos sobre és-
tos no fueran examinados por una Audiencia según las Nuevas 
Leyes”.95 Estos resultados fortalecieron la posición del obispo Barto-
lomé en el asunto del confesionario a los españoles, que le servirían 
para seguir trabajando con esa orientación en su diócesis chiapaneca.

El documento eclesiástico permitiría afianzar los criterios, 
metodología, trabajo apostólico y sacramental, elaborado en Ciu-
dad de México, terminada su redacción el 10 de noviembre de 1546, 
justo un día después de haber concluido el apoyo definitivo que el 
obispo de Chiapas necesitaba para dar a conocer uno de sus tex-
tos más polémicos y difíciles, en cuanto que contravenía intereses 
civiles, económicos y sacramentales, que recobraba la autoridad y 
preeminencia del poder eclesiástico sobre el poder civil y de la mo-
narquía, y que afectaría fuertes intereses de la política conquistadora 
y enfrentaba personalmente a los conquistadores, encomenderos y 
comerciantes que apoyaban y acompañaban las tareas de conquista 
y esclavización. Nos referimos al Confesionario. Esto reforzaba toda-
vía más otros dos temas polémicos: a) llevar la evangelización a los 
pueblos y gentes de comunidades, provincias y ciudades conquista-
das y 2) prohibir la esclavitud o venta de indios para llevarlos a otros 
lugares de trabajo.96

94	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 62.
95	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 62.
96	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 63.



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

179

Después vino otro texto valiosísimo, que vendría a afianzar 
la hipótesis de la superioridad o máxima autoridad eclesiástica sobre 
los poderes civiles. Se trata del documento lascasiano titulado “La 
exención o la damnación”. Los documentos tuvieron un carácter 
reservado, ya que fray Bartolomé de las Casas quería dejar muy claro 
los conceptos que traía en mente en medio del conflictivo contexto 
posterior a la aprobación de las Leyes Nuevas (1542), su designa-
ción como obispo de Chiapas (1543) y la derogación de las Nuevas 
Leyes por el rey Carlos V (1545), que pretendía dejar abierta la 
posibilidad de heredar las encomiendas y esclavos de los conquis-
tadores originales. Ello significó que por primera vez una autoridad 
episcopal interiorizaba el alcance de las leyes y se indignaba por la 
derogación de éstas, pues, en el fondo, significaba echar atrás el es-
fuerzo, los debates y las aprobaciones que se habían construido para 
difundir orgullosamente la publicación legislativa de 1542. Sin em-
bargo, no era suficiente inconformarse sin más por estos resultados, 
lo más valioso sería ir sumando conciencia crítica, coincidencias y 
aprobaciones oficiales eclesiásticas en foros y asambleas convocadas 
para ese propósito. 

Helen-Rand Parish, investigadora estadounidense, ha dedi-
cado mucho tiempo para llegar al fondo de los temas estudiados en 
la junta de 1546, su importancia, celebridad y trascendencia, dentro 
del conjunto de asambleas similares precedentes. Esto lo ha hecho 
“a partir de fuentes fragmentarias […] hemos logrado reconstruir 
aquí por primera vez todos los expedientes y 11 [quizá todos] las 
actas...”.97 Concluye que esta junta resultó ser la más profunda, pro-
ductiva y más diversa del periodo del obispo fray Juan de Zumárraga. 
A ella asistieron los obispos: Francisco Marroquín, de Guatemala; 
Juan López de Zárate, de Oaxaca; Vasco de Quiroga, de Michoacán; 
Antonio de Valdivieso, de Nicaragua y Bartolomé de las Casas. 
También los dignatarios de la catedral, otros doce frailes, los tres 
provinciales y los miembros más acreditados de las órdenes religio-
sas; el virrey Antonio de Mendoza y el visitador general e inquisidor 

97	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 57.



180

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

de la Nueva España, Francisco Tello de Sandoval, convocante de 
esta reunión.

En sus intervenciones, añade Helen Rand, el obispo Barto-
lomé expuso: “Es fatal para los indígenas permanecer bajo el yugo 
de la encomienda; es deber de los obispos actuar inmediatamente 
para impedir los servicios personales abusivos y liberar a los in-
dios esclavos; los confesionarios son el arma más indicada”.98 El 
visitador advirtió que negar la absolución a los encomenderos era 
demasiado riguroso, que el castigo correspondía a las audiencias; 
el virrey Mendoza recordó que los clérigos no debían inmiscuirse 
en asuntos de esa índole. Las Casas se sumó a la primera acta, que 
tenía únicamente carácter espiritual. Después presentó las siguien-
tes reflexiones. “Por ser todas las cosas espirituales y temporales de 
las Indias a cargo de Su Majestad, tenía obligación real de que los 
indios de la Nueva España se instruyesen en la santa fe, y estaba 
obligado a enviar muchos religiosos de las tres órdenes, y buenos y 
escogidos eclesiásticos”.99 En la segunda acta fue más directo, con-
tra la encomienda misma, logró la unanimidad sobre la iniciativa 
de “restitución por los encomenderos” a favor de los indios, y lo 
argumentó con las siguientes preguntas. ¿La donación papal de las 
Indias al rey de España no tenía como objeto la cristianización de 
los indios? ¿No se exigía esto en la cédula real que las otorgaba?, 
no obstante ¿cuándo un encomendero había pagado por enviar un 
misionero? También era evidente que ¿algunos encomenderos dia-
bólicos habían impedido a los frailes instruir a los nativos en la fe? 
¿No se debía obligar a los encomenderos a la restitución por estos 
deberes incumplidos? Y a los diabólicos ¿no se les debía quitar sus 
encomiendas?100 El acta que aprobaba la restitución fue firmada por 
todos los purpurados, incluyendo al obispo Zumárraga, de México, 
como Marroquín, de Guatemala. 

En las consideraciones finales de la Junta Eclesiástica de 1546 
hubo una diferencia significativa. Mientras que el Acta de Res-

98	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 57.
99	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 59.
100	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 59.



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

181

titución de los obispos permitía varias licencias a los españoles 
encomenderos, la redactada por Las Casas resultaba más enérgica. 
Si bien ésta no exigía la restitución total, sí reclamaba una compen-
sación estricta basada en la justicia y la compasión. Por ejemplo, 
encomenderos ricos debían restituirlo todo y no recibir más tributo; 
pero los encomenderos pobres podrían pedir perdón por el pasado 
y seguir recibiendo un tributo modesto, si atendían a las necesida-
des materiales y espirituales de sus indios encomendados.101 Otro 
principio general enunciaba que todos los esclavos se debían liberar, 
y que una propiedad robada no se podría heredar. Esto significa que 
Las Casas volvía o procuraba recuperar los principios humanos y 
económicos expuestos en las Nuevas Leyes, en su conjunto, por lo 
tanto se oponía con toda la fuerza posible a la derogación que hi-
ciera el rey Carlos V, que dejaba abierta la posibilidad de heredar no 
sólo los bienes y las encomiendas, sino también a heredar los indios 
en las condiciones que los poseían los conquistadores originales. El 
peso, la contundencia y la fuerza coercitiva de la argumentación del 
pontífice de Chiapas rebasaban la tibieza imperial del rey Carlos V. 

Otro de los temas complicados fue el presentado por Las Casas 
acerca de La exención o damnación. Aquí revisamos algunas recomen-
daciones. La propuesta de este documento es el resultado de un 
estudio serio y cuidadoso de Las Casas, con un aparato crítico abun-
dante. Este problema interesaba a muchos religiosos que vivían en 
América y Nueva España por el asunto de la inmunidad eclesiásti-
ca. La presentación del documento original empieza en forma de 
pregunta. “¿Quedan exentos y libres los eclesiásticos y ministros 
del culto divino del poder y la jurisdicción coactiva de príncipes y 
jueces? [Aunque antes, desde el seno materno, estuvieron sujetos 
a la jurisdicción de los mismos príncipes seglares].102 El fondo del 
estudio se coloca como una cuestión originalmente teologal. Las 
Casas añade que los apóstoles aconsejan sumisión al poder tempo-
ral. La tesis afirmativa se respalda primero en la ley divina tomada de 

101	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 64.
102	 Helen Parish, Las Casas en México, pp. 197-247.



182

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

la Sagrada Escritura; después en los dos tribunales de la ley antigua 
y cristiana.

Conclusiones acerca de La exención o damnación. Primera. 

En efecto, quedan exentos los hombres eclesiásticos, dedica-
dos al culto divino, del poder y la jurisdicción coactiva de 
príncipes seglares. Esto se deriva de la ley natural y divina, 
que no pueden ser castigados por un juez seglar, no importa 
la gravedad de su crimen.103

Segunda conclusión: 

Merece una triple muerte cualquier juez seglar (sea cual fuere 
su dignidad, rango, altura o condición) que presume conde-
nar a la pena capital o la mutilación de un miembro a algún 
eclesiástico, sobre todo a un consagrado, por cualquier cri-
men o delito aunque gravísimo. Tal juez infeliz debe sufrir la 
muerte corporal, espiritual y sempiterna. Es maldito de Dios 
y un enemigo de la Iglesia. Ni cabe duda, si no vuelve a sí en 
tiempo, que Dios mandará sobre él y su familia un tremendo 
flagelo terrible, aun en este mundo.104

	 [Finalmente] Contesto la opinión citada de Hugo de San 
Vicente. En el mismo lugar, el autor resume este argumento. 
Distingue los dos poderes que hay en la Iglesia, el espiritual 
o eclesiástico y el seglar. Explica cómo el poder espiritual juz-
ga el terreno y todas las cosas terrenales, mientras el poder 
temporal no juzga el espiritual, ni nada estimado espiritual o 
referente a lo espiritual. Y pues las personas eclesiásticas son 
un ente espiritual, por tanto quedan totalmente apartadas 
del juicio de cualesquier jueces seglares mayores o meno-
res.105

103	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 198.
104	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 222.
105	 Helen Parish, Las Casas en México, p. 234.



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

183

Consideraciones finales 

Como se ha documentado previamente, la última escenografía ecle-
siástica celebrada en el templo de Santo Domingo de Guzmán 
correspondió a la Junta Eclesiástica de 1546, cuyos resultados han sido 
revisados. Ese mismo año durante el otoño, a petición directa del visi-
tador de España, se organizó una asamblea de religiosos que laboraban 
misionalmente en suelo mexicano, quienes respaldaron las princi-
pales iniciativas lascasianas: las tesis de las Doce reglas, antecedente 
del Confesionario y b) la aprobación de La exención o damnación, 
que devolvía la primacía del poder eclesiástico sobre el poder civil y 
el poder de la Corona. 

Por los análisis expuestos, México significó para fray Bartolo-
mé una oportunidad maravillosa e inigualable para escribir algunos 
de sus principales escritos y concluir otros, pues, particularmente 
Del único modo de atraer a todos los pueblos a la verdadera religión y 
la Brevísima relación de la destrucción de las Indias llevan el olor y el 
polvo de las calles de Ciudad de México. Justamente por el conjunto 
armónico del sexto capítulo es que propongo llamar o reconocer 
al obispo fray Bartolomé de las Casas como ciudadano y defensor 
sevillano, americano y mexicano. 

Resulta evidente el duro trabajo religioso y diplomático que 
el dominico fray Bartolomé enarboló y edificó en el Convento de 
Santo Domingo de Guzmán, en Coyoacán, Ciudad de México, con el 
respaldo frecuentemente unánime en las juntas de obispos, incluyen-
do la aprobación de los representantes de la Corona. De este modo se 
hace patente el compromiso que había asumido años atrás a favor de 
la justicia, la igualdad humana y racional y la buena disposición de los 
indígenas para recibir la fe de Jesucristo, entre indígenas y españoles, 
que ahora presentaba como proyectos globales para las naciones de 
Indias. Él emprendió una labor diplomática con firmeza y ejerció 
la función de mediador, defensor, protector y ombudsman de los 
pueblos precolombinos, apoyado en la fortaleza de las institucio-
nes religiosas y eclesiásticas, y ante las organizaciones empresariales, 
como sucedió con los colonos de Perú y México. 



184

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

En síntesis, Las Casas debe ser considerado como el primer 
ombudsman de las indias occidentales, tres siglos antes del tradicio-
nal y reconocido ombudsman sueco. No se quita ni se sustituye al 
sueco, sencillamente se documenta que tres siglos antes, en suelo 
americano y mexicano, él ejerció a plenitud un liderazgo de defensor 
de la legalidad, del libre ejercicio evangélico y exigía una convivencia 
respetuosa para ellos.

Los contextos son distintos, porque el sueco fue el resultado 
de problemas y debates políticos parlamentarios que incluían una 
modificación al poder plenipotenciario de la monarquía sueca, 2) el 
reconocimiento del poder legislativo, todavía en ciernes en el siglo 
xviii y 3) la aprobación de esos poderes, para que un ombudsman 
o conciliador entre las partes en disputa hiciera las investigaciones 
correspondientes y se llevaran los resultado de cada conflicto a las 
autoridades políticas involucradas, es decir, el nacimiento del om-
budsman fue el acuerdo público explícito de la monarquía, del poder 
legislativo y el consentimiento por parte de la persona nombrada.

En el conflicto derivado de la conquista de las Indias ocu-
rrió algo semejante y que debe quedarnos claro. Desde la llegada 
de Cristóbal Colón y su flota, se aprovecharon de las condiciones 
inferiores de defensa de los indígenas para hacer robos, llevar niños 
primitivos a Sevilla y a España a quienes exhibían como trofeos del 
primer viaje de 1492. El niño Bartolomé recuerda y escribe que él 
convivió con uno de esos niños del Nuevo Mundo. Luego vinieron 
las órdenes religiosas a denunciar la explotación y rapiña de con-
quistadores y colonos. Correspondió a las órdenes religiosas y a fray 
Bartolomé exponer las quejas delante del rey Fernando, primero, des-
pués con el rey Carlos V. ¿Cuál fue el resultado? El reconocimiento 
de la autoridad de esos abusos y, en consecuencia, la evangelización y 
la defensa de los maltratados. A esto se agregó que la regencia de la 
Corona designó personalmente a fray Bartolomé de las Casas como 
ombudsman, protector y defensor de los indios el 17 de septiembre 
de 1517, por el cardenal Francisco Jiménez de Cisneros, regente del 
Reino de Castilla.



Capítulo 6. Bartolomé de las Casas en México

185

Los capítulos que componen esta pequeña obra debemos 
mirarlos como el despliegue, como la suma de tareas y acciones 
emprendidas día a día hasta sumar cincuenta años. Toda una vida 
de Bartolomé ejerciendo la defensa humana, racional, económica y 
evangélica, y el derecho de igualdad. 

¿Qué méritos tenía el sevillano Las Casas para ejercer esa 
titularidad? ¿Qué acciones específicas desarrolló durante sus 50 
años de ombudsman y defensor? ¿Cómo acopió la suma de de-
nuncias y de acciones lesivas de los pueblos de América? ¿Cómo 
documentó y acreditó las tareas realizadas como titular ante la Co-
rona española? ¿Cuál fue el objetivo central de la Controversia de 
Valladolid, que se convocó para discutir si las guerras santas debe-
rían aplicarse antes de evangelizar a los indios o si no debían hacerse 
porque eran injustas, perversas y abusivas? ¿Quién representó los 
intereses de la Corona en la polémica y quién acudió para defender 
a los indios y a todos los pueblos de Indias Occidentales? ¿Cuáles 
fueron los frutos de las reuniones episcopales y eclesiásticas celebra-
das en el convento dominico de San Ángel, en Ciudad de México, 
el año de 1546?

Las debidas respuestas a cada una de las inquietudes formu-
ladas las vas a leer o tal vez ya las hayas leído en el libro que tienes en 
tus manos. 





CAPÍTULO 7 

LAS CASAS 
EN LA LITERATURA ACTUAL

El obispo Las Casas “aliado próximo del rey europeo pero 
enemigo de los conquistadores, y luego encomenderos, con 

los que competía y compartía los agrestes e infames mo-
mentos de la invasión de América; enemigo también, y no 

sólo espiritual, de las órdenes religiosas no dominicas; viaje-
ro infatigable del Atlántico y de América, en naves también 

del rey; consejero de éste, al que buscaba porque lo oía; 
acusado de ideólogo del colonialismo, pero denunciante 

también de sus efectos, parecía declarar y a la vez ratificar, 
en cada sitio del continente, el genocidio impune en todas 

las tierras que llamaron “indias” o del Nuevo Mundo”.
 

Pablo González Casanova (coord.), El pensamiento lasca-
siano en la conciencia de América y Europa, pp. 9-11, 23-24.



188

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Ambientación

Desde hace cuatro años me interesé por acercarme a lec-
turas para indagar, estudiar y comprender acerca de la 
Controversia de Valladolid entre Juan Ginés de Sepúl-

veda y fray Bartolomé de las Casas, por cierto curso breve por parte 
del Dr. Ambrosio Velasco Gómez, del Instituto de Investigaciones 
Filosóficas de la unam, y me interesé por leer un tanto más. Re-
cientemente cuando escribí el libro Defensorías Universitarias 
iberoamericanas, llevaba muy fresca la experiencia personal de 
defensor universitario en la propia uaa, así que aproveché esos 
contextos y comencé mis lecturas en esa dirección para encontrar 
al que considero el defensor por antonomasia de los derechos na-
turales y humanos de los pueblos indios del Nuevo Mundo, en la 
jerga de la historia reciente se le conoció con ombudsman sueco, 
por tanto, tal vez el primero en el mundo por diversos motivos. 

Por este antecedente, en cada capítulo hemos realizado un 
orden temático que se encamina a responder al interés inicial: afian-
zar la hipótesis de que el obispo sevillano es uno de los principales, o 
el más destacado defensor de los indios. A lo anterior hay que añadir 
que Las Casas no sólo es un personaje sin más, sino un cristiano 
firme y convencido de su trabajo eclesiástico, formado a profundi-
dad en la teología y la jurisprudencia que recibió en dos etapas de 
su carrera intelectual. Con la primera acreditó el programa de su 
vocación de sacerdote diocesano. La segunda le exigió seis años más 
de preparación, de 1523 a 1529, en el internado dominico de Santo 
Domingo, que se hallaba bien intercomunicado con la Universi-
dad de Salamanca, donde la teología tomista servía de inspiración 
al neotomismo escolástico renacentista, representado por Francisco 
de Vitoria, Melchor Cano y Domingo de Soto, entre otros, por lo 
que su cristianismo se robusteció, su vocación religiosa y su elección 
como pastor de las naciones de Indias se complementó y se perfec-
cionó. Su formación teórica era sólida y vasta, de ahí que a partir de 
1540 sus obras lleven un sello teológico, filosófico y jurídico mayor 
que el común de sus colegas de las órdenes religiosas. A ello, él mismo 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

189

sumó una actitud autodidacta por los estudios teóricos de las áreas 
del conocimiento que requería para cada uno de los compromisos 
que asumió aquí y allá, como lo podemos constatar en los prime-
ros capítulos de esta investigación.

Todo lo anterior le permitió abrir puentes diplomáticos, po-
líticos y eclesiásticos que lo condujeron a exigir con conocimiento 
suficiente que se detuviera la guerra contra los indios, que se respe-
tara el derecho a la vida y sus pueblos, que los españoles mirasen y 
reconociesen al otro como iguales, promover y a defender la inter-
culturalidad, esto es, el diálogo entre la cultura ortodoxa del Viejo 
Mundo, capitalista dominante, y la novísima cultura de América.

La interculturalidad se convirtió en comunicación perma-
nente para él y para quienes participaban en las lides políticas de esas 
dos expresiones culturales que ahora se encontraban delante una de 
la otra. Si bien para las autoridades de la Corona eso resultaba im-
pensable e imposible por la superioridad que ellos defendían de sí 
mismos; no obstante, una vez más la vida cotidiana, la cultura de los 
otros se impuso con frecuencia hasta hacerse imprescindible tam-
bién para los funcionarios y administradores del reino español. Ese 
fenómeno dual se fue introduciendo hasta convertirse en el rever-
so de la cultura, la política y la evangelización de unos y de otros, 
como lo vemos en la Controversia de Valladolid, pues la más alta 
intelectualidad española del momento tuvo la oportunidad úni-
ca de escuchar, interposita persona, las dos visiones del momento 
histórico. Por parte del reino y a favor de los intereses de España, 
reyes, colonos, encomenderos y del naciente capitalismo español 
y europeo, vimos argumentar al sacerdote humanista y consejero 
personal de Carlos V, Juan Ginés de Sepúlveda. Del otro lado, al 
vocero, protector y ombudsman del Nuevo Mundo y de los pueblos 
aborígenes, auténtico representante del vivir, sentir y reclamar, de 
gobernantes y caciques de Indias, el obispo dominico y humanista 
fray Bartolomé de las Casas.

La magia de la comunicación lascasiana en este debate, y frente 
a los problemas a ras de tierra que él percibía por más de 40 años y de-
nunciaba, es lo que le dio el poder de convocar y convencer a muchos 



190

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

religiosos, obispos y personal de la Corona, incluso a los mismos reyes 
españoles, para que se atendieran y eliminaran los conflictos bélicos 
y criminales que los españoles venidos a las Indias estaban levantando 
en cada ciudad, y en los pueblos a los que ingresaban. El sacerdote se-
villano se convirtió, al lado de los religiosos dominicos y franciscanos, 
en “esa voz que clama en el desierto” de la conciencia de conquista-
dores y de administradores del reino. Subvertir ese orden y polemizar 
para que fuese reconocido dicho problema es algo que sólo se logra 
con una fe cristiana inquebrantable y con un poder político innega-
ble. Ése es el ombudsman defensor de los pueblos indios al que nos 
referimos en esta obra.

Este capítulo pretende exponer y analizar los argumentos 
de diversos autores contemporáneos, nacionales e internaciona-
les, en torno al quehacer y resultados obtenidos por el protector 
de los indios, lo que nos conducirá a emitir algunas reflexiones 
finales, tanto para este capítulo como para la investigación en su 
conjunto. Sabemos que resultaría difícil acopiar toda la serie de 
encuentros, simposios, investigaciones y publicaciones que se han 
emitido acerca des este rico y complejo problema y las múltiples 
lecturas e interpretaciones que se han desplegado al respecto, por 
ello, lo que presentamos a continuación serán algunos resultados de 
tres eventos internacionales celebrados en nuestro país en torno al 
pensamiento y personalidad de fray Bartolomé de las Casas. Inme-
diatamente después traeremos a colación las propuestas que otros 
especialistas han investigado.

Edición de libros

Primer libro

El año de 1985 se publicó el libro Symposium. Fray Bartolomé de 
las Casas. Trascendencia de su obra y doctrina, para conmemorar 
los 400 años de su nacimiento. Es un texto colectivo preparado por 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

191

investigadores de la unam, al que acudieron 20 ponentes de distin-
tos países. 

El discurso inaugural corrió a cargo de Cuauhtémoc López 
Sánchez (unam). Nos reúne aquí el reconocimiento a la obra de 
Bartolomé de las Casas. Su recia personalidad, su ideario y su vi-
goroso batallar por concretar lo que fue nervio de su acción serán 
los hilos conductores del Symposium, ello permitirá conocer mejor 
el gran trasfondo de la formación de nuestras nacionalidades, el 
ingreso de América en la historia, la conciencia de las naciones de 
Occidente y la lucha por la libertad, la igualdad y el respeto a los 
derechos humanos que se da en todos los escenarios del mundo.105

Leal a sus principios y convencido de la verdad de su causa, a 
pesar de sus fracasados intentos de colonización pacífica en 
Cuba y Venezuela, quiere poner en práctica su doctrina de 
conversión por la paz y el ejemplo, expuesto en su tratado 
De unico vocationis modo logrando la conquista pacífica de 
Tezulutlán, la tierra de guerra que aún hoy figura en la geo-
grafía de Guatemala con el nombre que rememora el hecho: 
la provincia y Verapaz, La Verdadera Paz.106

A continuación, Miguel León Portilla, historiador y antro-
pólogo de la unam. Recojamos algunas de sus aportaciones:

1)	“Por encima de todo había insistido fray Bartolomé, con la 
máxima fuerza de su ánimo, en la necesidad de tomar plena 
conciencia de la dignidad del ser humano, de su inalienable 
libertad y asimismo del valor y el derecho a existir de los dife-
rentes pueblos y culturas”.

105	 Cuauhtémoc López Sánchez, “Discurso inaugural”, en Silvio Zavala (coord.), Sym-
posium. Fray Bartolomé de las Casas. Trascendencia de su obra y doctrina (México: 
unam, 1985), pp. 9-11. 

106	 Miguel León Portilla, “Bartolomé de las Casas en la conciencia indígena del siglo 
xvi”, en Silvio Zavala, Symposium p. 13.



192

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

2)	“En el fondo –es posible afirmarlo expresamente– el do-
minico, adelantándose a su tiempo, había percibido con 
criterio universalista las significaciones, tantas veces trágicas, 
de todo enfrentamiento de culturas, especialmente cuando 
los afanes de imposición por parte del grupo dominante 
buscaron razones y subterfugio para soslayar la dignidad del 
hombre indígena, dueño de instituciones y valores culturales 
distintos”.107 

3)	Varios indígenas principales, gobernadores, alcaldes y regi-
dores de distintos lugares de la región central y de la misma 
capital, entre ellos un distinguido historiador, don Hernando 
Pimentel, el nieto de Nezahualpilli, don Pedro Motecuhzo-
ma Tlacahuepantzin, hijo del último gran Tlatoani o señor 
de México, pidieron al rey Felipe II la protección de Bartolo-
mé de las Casas para resolver los conflictos que tienen contra 
abusos de españoles. Se le busca por protector, porque se tiene 
la presunción de que él, mejor que nadie, podrá acudir al rey 
en busca de remedio.

4)	“En nuestro tiempo, en nuestras circunstancias, el espíritu 
de Bartolomé sigue sosteniendo con vigor y doctrina las tesis 
rigurosamente humanistas que defendió en pleno siglo xvi”. 
“El padre Las Casas es polemista y es polémico, y es polémico, 
así lo preconizan sus nueve tratados y todos sus escritos…”.108 

Brian Connaughton H., “Fray Bartolomé de las Casas: 
Ciencia y conciencia del indígena americano”. En la Apología, Las 
Casas concluyó a partir de un análisis universal comparativo, que 
“todas las naciones del mundo son hombres, y de todos los hom-
bres y de cada uno de ellos es una no más la definición, y ésta es que 

107	 Miguel León Portilla, “Bartolomé de las Casas en la conciencia indígena del siglo 
xvi”, p. 20.

108	 Miguel León Portilla, “Bartolomé de las Casas en la conciencia indígena del siglo 
xvi”, pp. 24-25.



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

193

son racionales”.109 La esencia humana no era afectada por diferen-
cias culturales, porque éstas eran simples modalidades variables de 
labrar un común destino que era la salvación final. Las Casas se es-
forzó por derribar el particularismo etnocéntrico en la comprensión 
del indígena, abarcando al indígena americano como participante 
pleno, en una universalidad histórica, según las normas de la época 
y el origen del autor, sólo pudo ser, finalmente, la cristiana.110 

Raymund Marcus, “Derecho de guerra y deber de reparación 
según Bartolomé de las Casas”. Las Casas es visto como el campeón 
de la paz; aunque no hubo ganador en la Controversia de Vallado-
lid, la Corona le permitió editar en 1552-53 ocho de sus opúsculos, 
mientras que Sepúlveda no obtuvo la misma autorización para sus 
escritos contra los indios. La Corona le dio los medios para enviar 
misioneros a América y él se quedó en la corte como consejero. En-
tre 1552 y principios de 1560, Bartolomé redactó su Historia de las 
Indias, dedicada a la conquista y a la colonización del Nuevo Mundo. 
En sus últimos dos tratados, De thesauris y Doce dudas (1564), de-
dicados al rey Felipe II, afirmó que los indios tenían el derecho de 
negar a los cristianos el desembarque en sus territorios, se ponía así 
en contradicción flagrante en el derecho de libre paso para los fieles, 
invocado por Cayetano, y con el derecho de comunicación y de li-
bre comercio establecido por Vitoria. En síntesis: 

Las Casas no estableció un nuevo derecho de guerra, pero dio 
otro sentido al que los cristianos habían establecido en contra 
de los infieles. Hacia los infieles tradicionalmente combati-
dos, turcos y moros, llegó a conclusiones bastante próximas a 
las de Erasmo, situando la preocupación de la evangelización 
antes de la reivindicación de los derechos históricos. Hacia los 
infieles que nunca habían combatido, ni siquiera conocido el 

109	 Brian Connaughton, “Derecho de guerra y deber de reparación según Bartolomé de 
las Casas”, en Silvio Zavala, Symposium, p 46; Bartolomé de las Casas, Apologética His-
toria Sumaria, 2 tomos, unam, México, 1967, tomo I, p. 257.

110	 Bartolomé de las Casas, Apologética Historia Sumaria, p. 257.



194

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

cristianismo, Las Casas introdujo una dimensión, un cambio 
mucho más considerable....111

Elsa Cecilia Frost, “Fray Bartolomé de las Casas: conciencia 
de España”. La razón del título es porque todos los misioneros acep-
taban pasar a las tierras recién descubiertas y se convertían, ipso facto, 
en representantes de la “real conciencia” y parte de su misión era ve-
lar por ella. Además el primero y único propósito o título de España 
para la posesión de las Indias fue la evangelización de los indígenas, 
tarea exigida de hecho por los principios mismos del cristianismo. 

Pero si todos ellos se sabían “conciencia” en este sentido y 
fueron capaces de acusaciones sin paliativos y de enfrenta-
mientos abiertos en defensa de los indios, ¿por qué es Fray 
Bartolomé de las Casas el defensor por antonomasia, por qué 
fue su voz la que sacudió a Carlos V a tal grado que lo llevó 
a pensar en abandonar la empresa americana y la que quizá 
lo empujó a Yuste? ¿Por qué es él la conciencia pública de 
España y no otro de los muchos misioneros empeñados en la 
salvación temporal y eterna del indio?112 

Motolinía afirmó: “[Las Casas es un] hombre tan pesado, 
tan inquieto e importuno y bullicioso y pleitista… tan desasosega-
do, tan malcriado y tan injuriador y perjudicial y tan sin reposo”. 
Estas palabras tan cargadas de significado, tan vejatorias, denotan 
lo verdaderamente importante de las diferencia de concebir la evan-
gelización y la defensa del indio; ambos son sin duda alguna dos 
de las más altas expresiones espirituales de nuestro siglo xvi. Buena 
conclusión de Frost y de Edmundo O’Gorman: “Motolinía es el pa-
dre de los indios, Las Casas su abogado”. En suma “Con todas las 
reservas del caso –que amerita como es evidente un estudio mucho 

111	 Marcus Raymund, “Derecho de guerra y deber de reparación según Bartolomé de las 
Casas”, en Silvio Zavala, Symposium, pp. 88-90.

112	 Frost, Elsa Cecilia, “Fray Bartolomé de las Casas: conciencia de España”, en Silvio Za-
vala, Symposium, pp. 169, 172. 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

195

más profundo–, puede decirse que nada hay en los escritos de Las 
Casas que no estuviera antes en el Evangelio y que si esa empresa 
provocó escándalo se debió a que el espíritu de los tiempos soplaba 
ya por otros rumbos”.113

Jorge Paniagua Herrera. “Los orígenes del derecho a la pala-
bra”. Las Casas fue un persistente asesor del Consejo de Indias en 
asuntos indígenas, al grado de que prácticamente no hubo proble-
ma indígena ni informe que llegase de América o se escribiera en 
España relacionado con los indios que dicha institución no some-
tiera a la consideración del sacerdote Las Casas. Por esto mismo él 
pudo lograr: 

Una auténtica conjura entre el Estado y la Iglesia contra los 
poderosos, la clase de encomenderos, una conjura que pare-
cía inexplicable a quienes no tuvieran en cuenta la situación 
política y económica que se había creado. La ilegal y despia-
dada explotación del indio y de su mano de obra, como la 
infracción de las leyes sobre importación de mercancías y 
esclavos negros (el contrabando); la ilícita explotación de las 
minas a la par con la exportación clandestina de oro y plata; 
la evasión de los impuestos así como la indebida apropia-
ción de las tierras; todo esto, como tantas otras actividades al 
margen de la ley había enriquecido a la élite americana y acre-
centado tanto su poder, que el desorganizado, impotente y 
lejano gobierno central no era capaz de controlarla. El force-
jeo entre el Estado y los americanos, cuya máxima expresión 
fue el movimiento lascasiano, fue un esfuerzo –fallido– de la 
Corona para recuperar su efectiva hegemonía en América.114

Víctor Manuel Martínez Bulle Goyri, “El encuentro entre 
Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda en la jun-
ta de Valladolid, en 1550”. Presenta un pormenorizado análisis de 

113	 Frost, Elsa Cecilia, “Fray Bartolomé de las Casas: conciencia de España”, p. 177.
114	 Paniagua Herrera, Jorge, “Los orígenes del derecho a la palabra”, en Silvio Zavala, 

Symposium, pp. 199, 204.



196

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

este evento privilegiado, empero no podemos extendernos más. Sus 
conclusiones: 

Tampoco nos parece que Las Casas y Sepúlveda deban ser 
divididos en dos bandos, calificando a uno de bueno y al otro 
de malo. Ambas corrientes de pensamiento son esencialmente 
cristianas y humanitarias, ambos buscaban la conversión de 
los naturales, sólo que, como dice Gallegos Rocafull, son ‘dos 
visiones contrarias de la humanidad’, y ambos, querámoslo 
o no, contribuyen a la primitiva formulación de los derechos 
humanos que siglos después serían consagrados en pactos y 
tratados internacionales.115

Segundo libro

El pensamiento lascasiano en la conciencia de América y Europa. 
Prólogo. Se trata de la memoria de un evento realizado en 1992, en 
el contexto de la legítima irritación de los pueblos de América ante 
“celebraciones” de nostálgicos colonialistas y de sus apologistas, en 
un continente convulso que se llenó de marchas de miles de indí-
genas campesinos, donde el rey de España actual canceló su viaje. 
El objeto de este evento fue el de estudiar y revisar el impacto en 
la conciencia de ambos continentes, también del África, del pen-
samiento y acción de un español del siglo xvi que se debe recordar 
y celebrar en 1992: fray Bartolomé de las Casas. La presencia de los 
primeros conquistadores se pone a examen objetivo y agudo, y por 
las ponencias, quien sale bien evaluado es el clérigo Las Casas, con un 
“excelente” por su histórico trabajo a favor de los indios de las Indias.

Las sospechas y acusaciones dirigidas a Las Casas sobre su 
indudable proximidad al rey, sobre su equivocación “confesa” de 

115	 Víctor Manuel Martínez Bulle Goyri, “El encuentro entre Fray Bartolomé de las Casas 
y Juan Ginés de Sepúlveda en la junta de Valladolid, en 1550”, en Silvio Zavala, Sympo-
sium, p. 237.



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

197

haber recomendado la importación de cautivos africanos, se redi-
cen, si no es que se disipan, 

los datos de la realidad histórica, y de nuevo se impone y 
sorprende la preclara inteligencia y sensibilidad humana de 
quien fuera a la vez un funcionario eclesiástico del imperio, 
tal vez también más que “maquiavélico”, que supo mante-
nerse en forma extrañamente dialéctica, a la vez cerca del 
poder y “cerca” o a favor de los masacrados y oprimidos, sin 
abandonar sus principios de madurez tardía y, sobre todos, 
su defensa práctica de los derechos de los pueblos invadidos 
y de los valores humanistas universales.116

Pablo González Casanova, “Colonización y emancipación ayer 
y hoy: historia del hombre”.117 Fray Bartolomé de las Casas, sevillano 
español de su tiempo, ubicado como alto funcionario eclesiástico y 
luego colonizador espiritual, pero de porte y ademán sencillos:

aliado próximo del rey europeo pero enemigo de los con-
quistadores, y luego encomenderos, con los que competía y 
compartía los agrestes e infames momentos de la invasión de 
América; enemigo también, y no sólo espiritual, de las órde-
nes religiosas no dominicas; viajero infatigable del Atlántico 
y de América, en naves también del rey; consejero de éste, 
al que buscaba porque lo oía; acusado de ideólogo del colo-
nialismo, pero denunciante también de sus efectos, parecía 
declarar y a la vez ratificar, en cada sitio del continente, el 
genocidio impune en todas las tierras que llamaron “indias” 
o del Nuevo Mundo. 118

116	 Pablo González Casanova, El pensamiento lascasiano en la conciencia de América y 
Europa (México: unam, 1994), pp. 9-11.

117	 Pablo González Casanova, El pensamiento lascasiano en la conciencia de América y 
Europa, pp. 19-22.

118	 Íbid, pp. 23-24.



198

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Describiendo como sumisos corderos casi invariablemente a 
todos los pueblos y naciones del continente y, aparentemente, mi-
nimizando o casi olvidando su resistencia; acusador de sus propios 
compañeros de guerra y compatriotas de genocidas, en la Brevísi-
ma descripción de la destrucción de las Indias, verdadera declaración 
del aparente y casi artero exterminio de la población de América 
coincidente, según algunos, con los diagnósticos y pronósticos de 
los ingleses de Cambridge, de la pérdida, sólo en México, de 20 mi-
llones de habitantes. Fray Bartolomé, acusado de paranoico, no de 
reformador, no de revolucionario, de agente de lo que denunciaba, y 
de instigador de la exportación de los africanos; era eminentemente 
dialéctico, controvertido, limitado e ilimitado, es decir,  ilimitada-
mente loco; portador de varios sueños de utopía, rescatador de la 
palabra de Jesús, y del humanismo que en sus tiempos se había per-
dido en demasía.

Silvia Soriano Hernández, “La no tan breve destrucción de 
las Indias”.119 

El objetivo central de esta ponencia será: por un lado, ubi-
car históricamente la obra de Las Casas y por otro, señalar la 
destrucción de las Indias que comenzara con la llegada de los 
españoles, pero que aún contemplamos. Esto es, la destrucción 
de las Indias no llegó a su fin con la declaración de independen-
cia de las naciones en formación y el término del gobierno 
colonial dependiente de España. La destrucción de las Indias 
y los Indios, comenzó, es cierto, con los españoles pero, no 
terminó con las diferentes guerras de independencia ni ha lle-
gado a su fin aún en la cercanía del siglo xxi. Lo cierto es que 
la obra del fraile permanece viva a través de los siglos y que su 
presencia sigue motivando debates, encuentros y discusiones 
que nos acercan más a su vida, a su obra, y a su época de la 
historia universal que sigue latente en el sentimiento latino-
americano. En tanto se siga aniquilando a los indígenas en el 

119	 Silvia Soriano Hernández, “La no tan breve destrucción de las Indias”, en Pablo Gon-
zález Casanova, pp. 99-115. 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

199

continente americano; en tanto la destrucción de las, otrora, 
llamadas Indias siga vigente, la defensa de los indígenas y el 
humanitarismo de Las casas se levanta y se mantiene a través 
de los siglos.120 

Andrés Aubry, “El Las Casas de la memoria chiapaneca, su 
imagen en el archivo histórico diocesano”.121 Es un análisis novedo-
so que se ocupa de revisar archivos para dar seguimiento a la imagen 
de Las Casas en la diócesis de Chiapas, considerando nombres de 
obispos que han pasado por allí. De su ensayo rescatamos:

Frailes, obispos, gobernantes o gentes de Chiapas han vene-
rado a un Las Casas fugaz, a un perpetuo ausente, a un autor 
de quien desconocían los libros, a un personaje negado por el 
poder y la historia colonial, pero que les daba alcurnia: los frai-
les, porque ser de dominico en Chiapas no significa solamente 
pertenecer a la orden de Santo Domingo sino también declarar 
su filiación lascasiana… En Chiapas, diócesis, Estado y sociedad 
son como San Cristóbal: de Las Casas […] Las Casas fue el 
primero en sufrir por esta intransigencia, puesto que la po-
blación española reaccionó con franca hostilidad. Pero, este 
mismo rechazo resultó en respuesta positiva de los indígenas, 
es decir, con frutos palpables de evangelización. Después de 
la memorable altercación del oidor en camino, cuando le dijo 
a fray Bartolomé: ¡Sois un bellaco, mal hombre, mal monje, 
mal obispo y merecéis ser castigado!122

Empezó a correr la voz en el campo de que el obispo esta-
ba tratado por la autoridad como el más vil de los indígenas. Hasta 
aquí el testimonio de la historia. Luego, Las Casas se fue para siempre, 

120	 Silvia Soriano Hernández, “La no tan breve destrucción de las Indias”, p. 100.
121	 Andrés Aubry, (1994), “El Las Casas de la memoria chiapaneca, su imagen en el archi-

vo histórico diocesano”, en González Casanova, pp. 129-147. 
122	 Andrés Aubry, (1994). “El Las Casas de la memoria chiapaneca, su imagen en el archi-

vo histórico diocesano”, pp. 129-147. 



200

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

pero su imagen quedó en Chiapas como la del prelado sufrido, de-
fensor del indio y de su derecho de gentes. 

Ángel Robles Ramírez, “Las Casas, el derecho y la protección 
de los débiles”. El tema que interesa al autor es para dar a conocer 
cómo nace la vocación defensora de fray Bartolomé y cómo avanza 
hasta convertirse en el protector y defensor de los indios, de todos. 
Rescatemos los siguientes fragmentos: 

Es un hombre de su época, su recia personalidad orientada por 
las enseñanzas que, primero como sacerdote y después como 
fraile, fue haciendo suyas, pronto entró en conflicto ante las 
realidades que le rodeaban y a través de las cuales descubre su 
vocación y su destino: la defensa de la justicia que asistía a 
los hombres del Nuevo Mundo y que en su espanto e inde-
fensión enmudecieron. Se transforma así en el abogado de 
América. Y aquí Las Casas es el hombre comprometido sin 
concesiones, sin claudicaciones como que defenderá princi-
pios que basados en la Ley Natural y en el derecho de Gentes 
considera que son inmutables, universales […] Su visión es 
una visión a lo divino y su vocación el ser instrumento de 
salvación en los dos planos: el terrestre y el sobrenatural […] 
¿Qué doctrina o qué país o qué sociedad mundial o regional 
a finales de este milenio y, cómo un nuevo Las Casas, se atre-
verá a levantarse en el foro de los pueblos para ofrecernos una 
doctrina humana de salvación?123

Olga Fernández Ríos, “Derechos humanos en la conciencia 
americana: propuestas para una reflexión”.124 Se trata de un meteóri-
co recorrido sobre el objetivo señalado, yendo de textos escritos por 
José Martí a la mención de la correlación entre derechos individua-
les y sociales; derechos humanos, dignidad humana y derecho a la 
vida; los derechos humanos y su jerarquización, homogeneización; 

123	 Robles Ramírez, Ángel. (1994). “Las Casas, el derecho y la protección de los débiles”, 
en González Casanova, op. cit., pp. 165-177.

124	 Ibid, pp. 181-196.



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

201

derechos humanos y justicia social, concluyendo con las aportacio-
nes de fray Bartolomé de las Casas. 1. Su postura de defensa de la 
dignidad del indio americano; 2. Sus posiciones contrarias al geno-
cidio y la defensa del derecho a la vida de los derechos humanos y los 
pueblos indígenas; 3. Su labor por lograr aplicar principios básicos de 
justicia social absolutamente violados por los métodos utilizados en 
la conquista y 4. Su defensa de la cultura de los pueblos recién “des-
cubiertos”, junto con el reconocimiento de su derecho a existir y de la 
necesidad de que fueran respetadas sus tradiciones y su cultura. 

Tercer libro. Eduardo Subirats. El Continente vacío. La 
conquista del Nuevo Mundo y la conciencia moderna.125 Un texto 
novedoso resultado de un encuentro de intelectuales en torno a 
la conquista de las Indias, realizado en San Cristóbal de las Casas, 
Chiapas, del 14 al 16 de junio de 1991, en la coordinación del barce-
lonés Eduardo Subirats. He aquí algunas ideas relevantes: 

Primera:

El problema de la identidad de América hispana está indiso-
lublemente ligado al continuo proceso de destrucción de sus 
culturas históricas y de su memoria. Y es asimismo insepara-
ble del sistema cultural exterior de dominación colonial y sus 
refundiciones modernizadas, que sólo podían y sólo pueden 
asentarse sobre aquella codicia negativa: la desintegración de 
las culturas históricas de América y la lenta pero consisten-
te eliminación de su memoria. Ciertamente, la identidad es 
también un dilema irresuelto desde los días y desde la teoría 
de la independencia de las naciones iberoamericanas, en la 
misma medida en que el discurso de la independencia ameri-
cana dejó incuestionadas las raíces históricas de su violencia 
fundamental.126

125	 Eduardo Subirats, El Continente vacío. La conquista del Nuevo Mundo y la conciencia 
moderna (México: Siglo Veintiuno Editores, 1994).

126	 Eduardo Subirats, El Continente vacío. La conquista del Nuevo Mundo y la conciencia 
moderna, p. 23.



202

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Segunda. Las Casas fue un intelectual moderno en un senti-
do estricto: su magna obra es un prodigioso intento por reformular 
la doctrina universalista del cristianismo medieval bajo las categorías 
de racionalidad, subjetividad y libertad. De la misma manera que 
Vitoria rechazaba un orden universal basado en la violencia sin ley. 
Las Casas rechazaba un orbe cristiano comprendido como vasalla-
je por medio de la esclavización forzada y el bautismo compulsivo. 
Desde el punto de vista de Las Casas había que redefinir al indio 
cristianizado en términos de libertad moral, jurídica y política. Y 
de acuerdo con Vitoria había que reconvertirlos en sujetos virtuales 
con igualdad de derechos internacionales de explorar mares, descu-
brir tierras y comerciar con el mundo entero.127 

Tercera. “La identidad maravillosa que Las Casas impuso 
o trató de imponer al indio se fundaba en un discurso teológico 
y humanista ajeno enteramente a las costumbres y a la conciencia 
histórica del americano. Aquella identidad humanitaria, amable 
y sin lugar a dudas crítica, era más bien un producto de la ética 
humanista”.128 Según intelectuales como Bolívar, Martí o Camilo 
Torres, todavía en el siglo xviii la independencia americana tenía 
que elevar a la antiilustrada España la protesta airada contra una 
minoría de edad artificiosamente impuesta e indefinidamente 
prorrogada por un desgobierno despótico y un negativo espíritu 
doctrinario. Allí donde las civilizaciones americanas, sus lenguas, 
sus religiones y sus culturas son registradas por la conciencia euro-
pea a lo largo del periodo colonial es sólo para poner de manifiesto 
su carácter negativo y definir en su nombre las estrategias efectivas 
de su vaciamiento.

127	 Eduardo Subirats, El Continente vacío. La conquista del Nuevo Mundo y la conciencia 
moderna, p. 42.

128	 Eduardo Subirats, El Continente vacío. La conquista del Nuevo Mundo y la conciencia 
moderna, pp. 51-52.



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

203

Comentarios de investigadores y especialistas

Miguel León Portilla, Humanistas de Mesoamérica. 

Denunciante infatigable de agravios a los indios, unas veces 
alabado y otras criticado, Fray Bartolomé de las Casas es figu-
ra protagónica en la historia de España y del Nuevo Mundo. 
Historiador y testigo de mucho de lo que ocurrió en las 
primeras décadas que siguieron al desembarco de Cristóbal 
Colón, encomendero en fecha temprana y luego fraile do-
minico y obispo, así como frecuente viajero que cruzó varias 
veces el océano, esto y mucho más fue Las Casas. 129

Cuando llegó a Chiapas como obispo, el padre vicario de la 
diócesis le comentó que un indígena principal le había manifestado 
que, según el indígena, su religión antigua guardaba muchas seme-
janzas con el cristianismo, información que comenta Las Casas y 
hace valer en sus planteamientos teóricos.130 

En ese mismo propósito declaró el ombudsman de los indíge-
nas, en su De unico vocationis modo: 

La Providencia divina estableció, para todo el mundo y para 
todos los tiempos, un solo, mismo y único modo de enseñar-
les a los hombres la verdadera religión, a saber: la persuasión 
del entendimiento por medio de razones y la invitación y 
suave moción de la voluntad. Se trata, indudablemente, 
de un modo que debe ser común a todos los hombres del 
mundo, sin distinción de sectas, errores o corrupción de cos-
tumbres.131 

129	 Miguel León Portilla, Humanistas de Mesoamérica (México: fce, El Colegio Nacio-
nal, unam, 201), p. 221.

130	 Miguel León Portilla, Humanistas de Mesoamérica, p. 232.
131	 Bartolomé de las Casas, Del único modo de atraer a todos los pueblos a la verdadera 

religión, p. 65.



204

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Y añadió varias veces la siguiente sentencia antropológica y 
ontológica

todas las naciones del mundo son hombres, y de todos los 
hombres y de cada uno de ellos es una, nomás, la definición, y 
ésta es que son racionales, todos tienen su entendimiento y su 
voluntad y su libre albedrío como sean formados a la imagen 
y semejanzas de Dios.132

En 1565, fray Bartolomé se dio tiempo para pedir al papa Pío 
V que se examinara su De unico vocationis modo y se excomulgara a 
quienes defendieran la tesis de la guerra justa contra los indios. 

La lucha de fray Bartolomé de Las Casas a favor de los indios 
y, en sentido más amplio, en defensa de los derechos huma-
nos, no terminó con su muerte… […] Su obra fue utilizada 
por enemigos de España en varios países europeos para atacar-
la, dando así lugar a la leyenda negra. Dichos enemigos, sobre 
todo en Holanda, Francia e Inglaterra, no se percataron de 
que, difundiendo lo escrito por Las Casas (en particular su 
Brevísima relación de la destrucción de las Indias), estaban 
reconociendo que España había tenido y respetado a un duro 
censor de sus acciones, cosa de que carecieron todas las otras 
potencias europeas. Pero más allá de tales usos, es innegable 
que las obras de fray Bartolomé mantienen un valor perma-
nente…133 

Isacio Pérez Fernández, Fray Bartolomé de las Casas, de defensor 
de los indios a defensor de los negros.134 Las Casas no nació ya definido 
como “defensor de los negros” y tampoco como “defensor de los in-
dios”. En 1768 nació la leyenda de que fray Bartolomé era defensor 

132	 Bartolomé de las Casas, Apologética historia sumaria, p. 225.
133	 Miguel León Portilla, Humanistas de Mesoamérica,pp. 235, 239.
134	 Isacio Pérez Fernández, Fray Bartolomé de las Casas, de defensor de los indios a defen-

sor de los negros. (España: Editorial San Esteban,1984), pp. 110-112, 124.



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

205

de los negros, ya no de los indios; porque mientras defendía a los 
indios contra la esclavitud favorecía la esclavitud de los negros en 
las Indias. Su compromiso y defensa de los indios nació con hechos 
conocidos: el sermón de Montesinos, la experiencia atroz de los he-
chos observados en La Española y los más recientes en Cuba. Su 
verdadera conversión llegó en 1514, gracias a su legado mental, su 
sinceridad y su observación permanente de lo que imponían, in-
justamente, los españoles a los indios. Su actividad como defensor 
pleno y comprometido lo vemos a partir de 1547, por los efectos 
producidos por las Leyes Nuevas de 1542 y los levantamientos in-
dígenas de Perú y Nueva España; los pronunciamientos de obispos 
y religiosos sobre este mismo proyecto legislativo de Valladolid. Su 
vida la aplicó a defender los indios, después también a los negros. 
Además, defendió a los negros contra su esclavitud en el nivel más 
radical: el de su esclavización en Etiopía. 

En el apéndice del libro agrega Isacio: Bartolomé de las 
Casas, no obstante haber denunciado la esclavitud a que fueron 
sometidos los indios como injusta y tiránica y haberlos defendido 
contra las acciones esclavizadoras de que eran objeto; y no obstante 
haber denunciado la esclavitud de los negros de Guinea y haber-
los defendido contra las acciones esclavizadoras de que eran objeto; 
no obstante todo esto, digo, no llegó a rechazar la esclavitud en sí 
misma o como tal, o sea, no abogó nunca por la abolición de esa 
institución jurídico-penal, entonces vigente, tal vez porque al padre 
Las Casas no le preocupaba la “esclavitud” como institución sino 
que le preocupaban los esclavos, sus condiciones y su nulo cuidado 
y nula defensa en su favor.135

Bernat Hernández, Bartolomé de las Casas. La investigación 
de Bernat es la más reciente de cuantas he acopiado para el trabajo 
que estamos presentando.

¿Qué sentido tiene escribir otra biografía sobre Bartolomé 
de las Casas? Su figura ha merecido semblanzas desde el 

135	 Isacio Pérez Fernández, Fray Bartolomé de las Casas, de defensor de los indios a defen-
sor de los negros, p. 201.



206

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

mismo siglo xvi, con valoraciones contrastadas entre la can-
didez del fraile defensor de los indígenas que nos presentan 
muchos apologetas cristianos, la perversidad de un enfermo 
artífice de la ‘leyenda negra’ basada en falsas hipérboles sin 
fin (Ramón Menéndez Pidal), el usurpador de la voz indíge-
na (Tzvetan Todorov) o el abanderado de un imperialismo 
eclesiástico en América (Daniel Castro). La ficción tampoco 
ha olvidado su poderosa personalidad. Inspirador para algu-
nos del personaje de Don Quijote de Cervantes, inaugurador 
de la negritud en América (Jorge Luis Borges), juez severo de 
Colón (Alejo Carpentier) o de la Corona (Jean-Claude Ca-
rriére, Jaime Salom…136

Manifiesta que pocos personajes históricos han dado lugar a 
la aparición de un campo de estudios específico, a una genuina dis-
ciplina académica. Su presencia en los medios de comunicación y en 
los debates más actuales es también duradera ya sea por la comple-
jidad intelectual de su obra, sus tesis pioneras sobre las condiciones 
de la guerra, los matices a la noción de barbarie en contextos colo-
niales, sus apelaciones a la tolerancia entre culturas, sus proyectos 
de misiones cristianas fundamentadas en la evangelización pacífica 
o sus doctrinas políticas sobre los derechos de la comunidad de súb-
ditos ante la soberanía del monarca. Asimismo “La magnitud de sus 
actividades en la corte y en Indias ha suscitado el interés de especia-
listas muy diversos”.137

El peso de su opúsculo Brevísima relación ha desfigurado su 
proyección histórica, reduciendo al dominico a defensor de 
la población nativa del Nuevo Mundo, cuando no a creador 
de la “leyenda negra [Bartolomé] había gozado del favor regio, 
llegando a controlar grandes cotas de poder, también cono-
ció la aflicción del ostracismo político. Esos contrastes de su 

136	 Benart Hernández, Bartolomé de las Casas (Barcelona: Taurus, Fundación Juan 
March, 2019), p. 13. 

137	 Benart Hernández, Bartolomé de las Casas, p. 14.



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

207

proyección pública tienen su paralelo en una existencia pri-
vada marcada también por las contradicción y los matices que 
hacen imposible un retrato general [...] Sus reflexiones sobre la 
libertad de los nativos, la justicia, las condiciones de la guerra 
o libertad de los nativos, la justicia, las condiciones de la gue-
rra o las relaciones con otros credos, en el momento de la 
primera globalización que supuso la expansión ibérica por 
el continente americano, han sido subrayadas como hitos 
fundadores de muchos argumentos de las ideologías con-
temporáneas.138 

El sevillano comprendió que el Nuevo Mundo de las Indias 
debía basarse ante todo en un contrato político entre gentes, en una 
sociedad colonial dividida entre indianos y nativos, pero asimismo 
asentada en una relación de súbditos o cristianos con principios ju-
rídicos e, incluso a tenor de la época, religiosos más universales de 
la soberanía. Su dimensión política pasó sobre todo por la restau-
ración de un mundo y de una comunidad de convivencia a escala 
política en América. Para él las Indias fueron un desafío en toda 
regla, que alimentaron su proyecto vital de denuncia y de contrapo-
sición de modelos de colonización. Su presencia destacó, sin duda, 
por su brillantez interpretativa al desvelarnos que los horrores de la 
conquista eran irreparables porque aniquilaban poblaciones y civi-
lizaciones, pero también porque construían una nueva realidad. Es 
obvio que él no se limitó a la predicación de nobles conceptos ni a 
la retórica de palabras elevadas; vivió sus ideas y las puso en práctica 
hasta igualar su vida con su pensamiento.139

Para comprender esa personalidad histórica, de cronista y 
filósofo, jurista y teólogo, además narrador de sus días y de su con-
texto, se precisa situarse en el lugar de la acción de Las Casas, que iba 
creando horizontes de expectativa con el transcurrir de los años. Él 
mismo es parte de esa historia, de esos hechos y también intérprete de 
esa historia de las Indias y de España. Queda claro que la condición 

138	 Benart Hernández, Bartolomé de las Casas, p. 14.
139	 Benart Hernández, Bartolomé de las Casas, p. 15. 



208

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

histórica de Las Casas se adaptó adecuadamente a un marco de con-
vicciones firmes fundamentadas en la implicación con el otro. No se 
limitó su vida a una exposición de conceptos, un discurso de ideas 
elevadas. Por el contrario, hizo planteamientos teóricos muy prác-
ticos, que vivió con resultados diversos en sus etapas de doctrinero, 
colonizador, predicador, obispo, cortesano o político (personalidad 
multiforme, con diversas visiones, en todas como sujeto y objeto de 
esa misma historia, en todo momento como gran teórico e historia-
dor completo, de tiempo completo, por más de cincuenta años, que 
fueron la etapa de descubrimiento, conquista y colonización, como 
sacerdote, encomendero, crítico y religioso que busca y construye la 
justicia religiosa como la única verdad posible, al lado de la justicia 
política y papal). Esto es, forjó una ejemplaridad política, basada en 
su quehacer cotidiano, que se unió perfectamente a la ejemplaridad 
intelectual que le ha sido unánimemente reconocida.140 

Antonio Linares Maza, Bartolomé de las Casas. Un andaluz 
en el Nuevo Mundo. Acerca de la acusación de Menéndez Pidal, el 
prólogo de esta obra, escrito por Juan José López-Ibor Aliño, cate-
drático de Psiquiatría, sostiene que produce alegría el trabajo que 
escribe Linares Maza, que se propone quitar el sambenito de “para-
noico” impuesto por Menéndez Pidal, que es una afrenta tan grande 
para el apóstol de los indios como para la psiquiatría misma. El cali-
ficativo de paranoico empleado por Menéndez es inadecuado, parece 
que se propone marginar la figura y alcances universales de Barto-
lomé de las Casas. La supuesta sustitución de un mundo por otros,

esta pugna irreflexiva de uno desde el otro, están ausentes de 
la vida y de la obra de Bartolomé de las Casas que luchó, qui-
so imponerse y se impuso, persiguió las metas de su destino, 
como hacemos todos, mejor sin duda que la mayoría, sabien-
do lo que hacía.141 

140	 Benart Hernández, Bartolomé de las Casas, pp. 20-21. 
141	 Antonio Linares Maza, Bartolomé de las Casas. Un andaluz en el Nuevo Mundo (Es-

paña: Editorial Arguval, 1993), p. 13. 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

209

Antonio Linares subraya en su texto: Ahora vemos y valora-
mos que 

Las Casas mantiene durante toda su vida una línea honora-
ble de conducta, ideas y escritos al servicio de una noble obra, 
la defensa y la protección del desvalido indígena del Nuevo 
Mundo, criticando acerbamente, no a España, sus reyes ni 
sus instituciones fundamentales, sino sólo a los malos espa-
ñoles que abusaron de situaciones privilegiadas y explotaban 
y maltrataban a los indios desacreditando y ofendiendo los 
valores patrios que más debían respetar.142

Respecto a las críticas de Menéndez Pidal, el estudio de M. J. 
Quintana, dice “muy acertadamente Quintana señala que el honor 
de un país está en las grandes obras de sus habitantes y no en dorar 
o disimular los errores, injusticias y acciones inhumanas que se han 
producido en todas las historias”.143

Emilio García García, en “Bartolomé de las Casas y los De-
rechos Humanos”, lo presenta como una personalidad tan fuerte 
y tan directa en sus intervenciones y en su doctrina, que polari-
za, genera debate y recrea opiniones favorables y desfavorables a 
su persona y a su posición sobre los temas álgidos del descubri-
miento y conquista. En primer lugar su persona se nos presenta 
en nuestro tiempo estrechamente ligada a la teoría y práctica 
de los derechos humanos. Fue el defensor de los indios y, por 
ende, defensor de los hombres, de todos los hombres, de todos 
los oprimidos en todos los tiempos y en todo lugar. Defenderá 
sus derechos como seres humanos, personas racionales y libres, 
luchará por conseguir para ellos la dignidad, la libertad y la justi-
cia, por preservar su cultura, su tierra y sus bienes. Durante cinco 
siglos su figura ha estado rodeada de polémica: para unos es el 
gran promotor de los derechos humanos, defensor de todos los 
hombres, particularmente de los oprimidos; para otros, ha sido 

142	 Antonio Linares Maza, Bartolomé de las Casas.p. 24.
143	 Antonio Linares Maza, Bartolomé de las Casas, pp. 25, 107, 108.



210

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

gran agitador de masas, personalidad obsesiva-compulsiva, cuyos 
escritos panfletarios contribuyeron a la leyenda negra contra España.144 

Lewis Hanke, La humanidad es una. De este especialista ya 
hemos revisado algunas de sus tesis sobre la Controversia de Valla-
dolid, de la formación académica, política, teológica y jurídica de 
los contendientes, como de sus posiciones sobre descubrimientos y 
consecuencias contra los indios. Una de sus conclusiones la explica 
así: fray Bartolomé de las Casas, desde sus primeros tiempos como 
defensor de los indios, fue un estratego político resuelto y lleno de 
recursos dentro del mundo del emperador Carlos V. En Vallado-
lid, respaldado por muchos años de lucha en España y en América, 
propondría formalmente que se detuviesen todas las conquistas. 
¿En realidad pensaba que no era demasiado tarde para echarse atrás, 
que era posible volver atrás el tiempo más de medio siglo después de 
llegado Colón, que era posible desmantelar la maquinaria del Im-
perio que beneficiaba a tantos españoles políticamente poderosos, 
así entre los grupos laicos como entre los eclesiásticos? “Ahora nos 
resultará evidente que Las Casas se hallaba justo en la vanguardia de 
los teólogos renacentistas que dedicaban sus afanes a comprender lo 
que un académico contemporáneo ha llamado ‘el significado teoló-
gico de América’”.145

Juan Friede, Bartolomé de las Casas: precursor del anticolo-
nialismo. Es un libro novedoso, bien documentado, que deja huella 
de sus investigaciones, con visión sociológica cercana al neomar-
xismo y que exhibe al dominico como un religioso abnegado, bien 
provisto intelectualmente, con un respaldo muy amplio de los do-
minicos, de América y de España.

A propósito de la Polémica de Valladolid, que aborda con 
abundantes recursos históricos y de contraste, sostiene que la apro-
bación final de los Tratados y su publicación constituyen un dato 

144	 Emilio García García, “Bartolomé de las Casas y los Derechos Humanos”, en Manuel 
Maceiras Fafián y Luis Méndez Francisco, Los Derechos Humanos en su origen. La Repú-
blica Dominicana y Antón Montesinos (España: Editorial San Esteban, 2017), pp. 81-82. 

145	 Lewis Hanke, La humanidad es una (México: Fondo de Cultura Económica, 1985), 
pp. 194, 195. 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

211

histórico de gran envergadura. Son demostración palpable de la 
franca simpatía que la acción del obispo Las Casas encontró en las 
esferas intelectuales y de gobierno de España; mientras a su adver-
sario, Ginés de Sepúlveda, se le había prohibido la circulación de 
su libro impreso, tampoco se le concedió licencia de imprimir otro 
escrito en contra de las teorías lascasianas. De manera que aunque la 
junta reunida en Valladolid para oír la controversia entre ambas per-
sonalidades no tomó una resolución definitiva sobre los problemas 
en discusión, lo cierto es que en la práctica Las casas fue el vencedor. 
Los tratados se imprimieron.

La falta de licencia que exigían largas y engorrosas diligencias 
sólo puede explicarse por la confianza de que Las Casas go-
zaba en los círculos oficiales, interesados tanto como el autor 
en que los opúsculos se imprimiesen rápidamente y empeza-
sen a ejercer su influencia en las naciones de Indias. No sería 
la primera vez que una ley ‘se obedece pero no se cumple’ 
cuando la situación del momento así lo exigía; y es posible 
que Las Casas acelerase la impresión para que los libros salie-
sen en la flota que se despachó en 1552.146

El colombiano-ucraniano insiste que 

no se ha resaltado suficientemente en los estudios lascasianos 
el hecho de que más que jurista, teólogo, historiador o mo-
ralista, Las Casas era ante todo la cabeza de un movimiento 
político, organizador de un verdadero partido activista, el 
único partido proindígena habido hasta ahora en España y 
en América (nuestros tiempos inclusive) que tuvo una reso-
nante influencia sobre la realidad americana.147

146	 Juan Friede, Bartolomé de las Casas: precursor del anticolonialismo, pp. 188-189. 
147	 Juan Friede, Bartolomé de las Casas: precursor del anticolonialismo, pp. 12, 134 y ss.



212

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

David A. Brading, La Nueva España Patria y Religión.148 
En el libro encontramos un acercamiento interesante acerca de la 
influencia determinante para la formación de Bartolomé de las Ca-
sas y la escritura de varias de sus obras, partiendo de las teorías a su 
disposición: Aristóteles, san Agustín y santo Tomás, cada uno que-
dará reflejado en las obras lascasianas. Mirando por la defensa de los 
indios, el libro destaca: 

En resumen, cuando Las casas definía y defendía los logros 
y los derechos de las sociedades indígenas, se basaba en las 
doctrinas de Aquino. Si la revelación cristiana perfecciona-
ba la naturaleza en lugar de destruirla, entonces su ausencia 
no trastornaba radicalmente la capacidad de la humanidad 
para percibir e incluso obedecer los dictados de la ley natural. 
Fue al considerar este mismo principio que Las Casas insis-
tió en el derecho natural de los príncipes indios a gobernar 
sus pueblos, en un esquema según el cual la soberanía de 
los monarca españoles era interpretada como una autoridad 
imperial global que no disolvía los derechos y los poderes 
locales de los señores nativos. Aquí, pues, nos encontramos 
con los motivos para un rechazo fulminante de todos los lí-
mites de la herencia agustiniana; La ciudad de Dios ofrecía 
motivos para un rechazo fulminante de todos los héroes mi-
litares e insistía en el carácter secundario e instrumental de 
poder temporal; sin embargo su relegamiento de la ciudad 
mundana era de poca ayuda en la elaboración de una teo-
ría positiva sobre derechos humanos o justicia natural; en su 
punto san Agustín tuvo que ceder el paso a Tomás de Aqui-
no. Por otra, el concepto mismo de una ciudad mundana, en 
su última instancia controlada por el diablo y sus secuaces, 
llevó a los cristianos a interpretar todas las religiones extra eu-
ropeas como expresiones del reino de las tinieblas, siendo el 
único correctivo a este respecto el antiguo intento alejandrino, 

148	 David A Brading, La Nueva España. Patria y religión (México: FCE, 2015).



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

213

reanimado en Florencia, por rastrear la congruencia interna 
de la revelación cristiana y la sabiduría pagana. Pero ésa es 
una historia diferente.149

Manuel Martínez, Fray Bartolomé de las Casas y sus contempo-
ráneos. Libro testimonial producto de investigaciones documentales 
en el mundo de las autoridades literarias –Cervantes, Diego Hurtado 
de Mendoza, Mateo Alemán, Luis Vélez de Guevara, Lope de Vega, 
Quevedo y otros–. El autor nos ofrece botones de muestra de cruel-
dades, abusos, codicias y de personajes –Pedro de Alvarado, Soto, 
Cortés, Ovando, Pedrarias, Fernández de Oviedo, Pizarro y un largo 
etcétera–. “Puso su pluma a la defensa del hombre que ha sido en-
salzado y vilipendiado a lo largo de cuatro siglos”.150 Escribió otras 
obras producto de sus investigaciones: Fray Bartolomé de las Ca-
sas el gran perseguido, Madrid 1955; Fray Bartolomé de las Casas 
padre de las Américas, Madrid 1958; Fray Bartolomé de las Casas y 
sus contemporáneos, México 1980. Sus obras son una defensa del 
obispo de Chiapas, “al que quiere vindicar de la acusación tan re-
petida contra él de que en su Historia y, sobre todo, en el opúsculo 
que intituló “Brevísima relación de la destrucción de las Indias, ha 
mentido, fantaseado y calumniado la acción de los españoles en 
América”.151 

Temas destacados: Leyenda negra. Resulta obsesivo ver y 
culpar a Las Casas como autor. El texto de Brevísima relación de 
la destrucción de las India es causa, se dice, de la leyenda negra con-
tra España. Cabe recordar que fue preparado para señalar vicios, 
errores y abusos para ser presentados ante el emperador Carlos V; 
fue elaborado en el tiempo de la espera del regreso del emperador 
a recomendación del presidente del Consejo de Indias, cardenal 
García de Loaysa; un escrito confidencial dirigido al príncipe Fe-
lipe. Sus contenidos no eran novedad para el Consejo ni para los 

149	 David A Brading, La Nueva España, pp. 38-39, 51.
150	 Manuel Martínez, Fray Bartolomé de las Casas y sus contemporáneos (México: Librería 

Parroquial, 1980), p. 6.
151	 Manuel Martínez, Fray Bartolomé de las Casas y sus contemporáneos, p. 7. 



214

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

gobernantes. El texto produjo un efecto explosivo cuando, en 1552, 
lo mandó a imprimir el obispo Bartolomé. Hay que añadir que el 
título otorgado por el cardenal Loaysa “protector de los indios” le 
constituía en algo así como fiscal ante el rey que ya lo era don Felipe 
II. Las Casas es sincero y honesto en su actuación.152 

Cervantes dixit: “A la guerra me lleva mi necesidad, si tu-
viera dinero no fuera en verdad”.153 “La miseria, por desgracia, 
tantas veces la mejor aliada de la inmoralidad y del vicio, también 
es evidente”.154 El primer viaje de Colón llevó gente del crimen; 
en el segundo viaje, personas trabajadoras de campo, personas a 
sueldo: tercer viaje, encarcelados que viajando pagarían sus penas 
conmutadas; delincuentes cuyas penas se conmutaron a cambio de 
ir a trabajar. Cuarto, hombres a sueldo, aún los nobles y de bue-
na condición padecieron embriaguez de sangre y de oro. Gonzalo 
Fernández de Oviedo, en su historia, los mira así: “A estas partes 
han pasado muchas diversidades de hombres e por mayor parte más 
codiciosos que continentes, más idiotas que sabios, e más envidio-
sos que comedidos, e más personas de baja sangre, que hidalgos e 
ilustres”. Iban a América los desesperados de España, homicidas, 
mujeres libres, engaño común de muchos (Cervantes, El celoso ex-
tremeño). En otra parte de sus obras de teatro (Cipión y Berganza): 
A Sevilla llegaban “los perdidos” buscando aventura y trabajo.155

Tres opiniones para comprender el esfuerzo de Manuel Martínez:

Es significativo que en épocas en que tanto se medían las 
palabras para no herir susceptibilidades de fe o de autoridad 
civil, Las Casas escribe tan campantemente y ni eclesiástico 
ni lego oponen a su doctrina la mínima acusación ante el Rey 
o ante el Papa […] Nadie se lanzó tan fuertemente contra Las 
Casas como Menéndez Pidal, cinco siglos después. Pero es el 
mismo Menéndez Pidal quien confiesa, privadamente, que 

152	 Manuel Martínez, Fray Bartolomé de las Casas y sus contemporáneos, pp. 17-24, 28-29.
153	 Citado por Manuel Martínez, Fray Bartolomé de las Casas y sus contemporáneos, p. 39.
154	 Manuel Martínez, Fray Bartolomé de las Casas y sus contemporáneos, p. 39.
155	 Manuel Martínez, Fray Bartolomé de las Casas y sus contemporáneos, pp. 40, 41.



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

215

si volviese a escribir sobre el Defensor de los Indios lo haría 
en otro tono, y no dejándose llevar por la pasión como lo 
hizo en obra tan cacareada por los detractores del Obispo de 
Chiapas. Dicen.156

Juan Álvarez-Cienfuegos Fidalgo, La cuestión del indio: Bar-
tolomé de las Casas frente a Ginés de Sepúlveda.157 El texto de Juan 
Álvarez enfoca su investigación en la controversia de Valladolid, 
documenta escenarios, biografías, contextos de los personajes para 
estudiar el significado de este fenómeno de consulta y discusión pú-
blica en la España de 1550. Vamos a hacer dos segmentos separados, el 
primero para Ginés de Sepúlveda, el segundo para el obispo Las Casas.

Primero. Por un lado, se encuentran quienes ven a Sepúlveda 
como el defensor del imperialismo hispano, el hombre que sacrifi-
ca el sentido ético en aras de la convivencia de la monarquía y de 
los encomenderos, humanista pero pragmático, y cuya argumen-
tación supone la justificación de la esclavitud y de la explotación 
de los indios. Para uno el modus vivendi es el español culto, noble 
y cristiano regido por las justas leyes del reino. Si para Sepúlveda, 
la sociedad india en su conjunto no observaba los preceptos de la 
ley natural y menos los evangélicos, un deber de derecho natural 
y evangélico es integrarla en la ecúmene de la civilización cristia-
na. En definitiva, era un deber la intervención. El pensamiento de 
Sepúlveda da a entender que la educación sólo aprovecha a quie-
nes tienen la oportunidad de ser imbuidos del valor de la libertad 
y la práctica de las virtudes, es decir, los representantes de las clases 
superiores. El resto, el pueblo, formaría parte de una clase de ciuda-
danos que, sin ser siervos, tampoco tendrían la opción de participar 
directamente en las tareas de gobierno. Su pensamiento lleva su visión 

156	 Manuel Martínez, Fray Bartolomé de las Casas y sus contemporáneos, p. 123.
157	 Juan Álvarez-Cienfuegos Fidalgo, La cuestión del indio: Bartolomé de las Casas frente 

a Ginés de Sepúlveda (México: unam, uaslp, 2010). 



216

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

del ser humano a la dicotomía entre quienes deben mandar por na-
turaleza y quienes deben obedecerles.158

Segundo. Frente a él se eleva la voz de un Las Casas, protector 
incondicional de los derechos del indio, lo que le da pie a celebrarlo 
como el defensor de los derechos humanos, que preconiza la au-
todeterminación de los pueblos, precedente del marxismo o de la 
teología de la liberación, y que enderezó siempre su camino guiado 
por el sentido de una ética inspirada en un humanismo de cuño 
cristiano”. Ellos inocentes, mansos, humildes, cuentan con leyes 
justas y viven de manera profunda la religión, pues él está convenci-
do de la función salvadora que requerían y del trabajo que él mismo 
desempeñaba para atenderlos humanamente. Las Casas se sitúa en 
el extremo opuesto, con carácter meliorativo, reconocía las más pre-
ciadas virtudes cristianas: mansedumbre, humildad, obediencia; los 
indios son mansos como ovejas. Frente a ellos, los conquistadores 
se muestran fieros como lobos, de forma invierten el auténtico sen-
tido del mensaje evangélico, pues Cristo exhortó a sus discípulos a 
predicar su palabra como cordero entre lobos. Las Casas sostiene 
que, una vez convertidos a la fe cristiana, el emperador ejercería sobre 
los indios una especie de tutela paternal y de jurisdicción superior, lo 
que de ninguna manera significaba que estos perdieran el derecho de 
propiedad ni sus reyes se vieran privados del legítimo dominio sobre 
sus súbditos.

Conclusión de Juan Álvarez: 

Para Sepúlveda, el indio es un ser que por su barbarie, demos-
trada a partir de las crónicas de los autores citados, necesita 
la tutela de quienes no lo son; de esa forma, sujeto al domi-
nio de los españoles, el indio puede acceder a una existencia 
verdaderamente humana. Para Las Casas, al llevar a cabo la 
precisa distinción acerca de los tipos de barbarie, por un lado, 
y al hacer, por otro, un exhaustivo recorrido de los diferentes 

158	 Intenté breve síntesis de la amplia exposición de Juan Álvarez a propósito de su 
percepción de las condiciones sociales, culturales y evangélicas las y los indios, Juan 
Álvarez-Cienfuegos Fidalgo, La cuestión del indio, pp. 427-442.



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

217

universos indianos que, a su vez, contrasta con otros pue-
blos infieles tenidos por no bárbaros, la cuestión relativa a 
la condición del indio no plantea ninguna duda; los indios 
son plenamente humanos y tiene la completa y absoluta ca-
pacidad de poder gobernarse a sí mismos sin el concurso de 
la tutela de los españoles.159

En efecto, en mi prudente conclusión, la diferencia principal 
entre ambos profesionales eclesiásticos se hallaba en su formación 
profesional e ideológica y su contexto socio cultural: Sepúlveda pro-
viene de las cortes, laboró en palacios reales y con soltura natural 
entre las jerarquías eclesiástica y la real; Bartolomé, en cambio, es 
testimonio inmediato con una vida entre indios, autoridades nati-
vas, luces académicas y jurídicas salmantinas, con un juramento de 
por vida a favor de la evangelización de los aborígenes. En síntesis: a 
Sepúlveda se le identifica como defensor del imperio español; a Las 
Casas, se le identifica como defensor, protector y ombudsman de los 
pueblos de Indias.

Alejandro Lipschutz. El problema racial en la conquista de 
América, 1975. El texto es resultado de ciclos de conferencias sobre 
la conquista y el mestizaje, algunas de ellas en universidades chile-
nas, otras en Cuba y en México. Lo novedoso es que sus ponencias 
llevan la visión de un médico y sociólogo, que ha ganado la aproba-
ción de altas personalidades, uno de ellos Pablo Neruda. Tomemos 
de su obra al menos un botón de muestra a propósito de la opinión 
que tejió Ramón Menéndez Pidal en contra de Las Casas.

“No participo de la opinión del ilustre sabio Menéndez Pidal 
como la transmiten los cables de que no fue propaganda eficaz la de 
Las Casas en favor de los indios y de que la vida de Las Casas se mue-
ve en el vacío, infecunda”. De hecho fue la propaganda de Las Casas 
en favor de los indios tan eficaz, o no eficaz, como la propaganda 
de Jesús y de sus discípulos en favor de los pobres que lo rodean 
en las urbes o villorrios de Judea y de Roma; e igual que la vida de 

159	 Juan Álvarez-Cienfuegos Fidalgo, La cuestión del indio, 349-350.



218

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Jesús y de sus discípulos “se mueve en el vacío, infecunda” también 
la de Las Casas, al mirar las cosas humanas desde el estrecho punto 
de vista de aquellos entre los contemporáneos que aprovechan, y 
por eso están muy satisfechos de las miserables condiciones socioe-
conómicas y políticas en las cuales cabe vivir a los pueblos en un 
momento dado.160

“Es así la vida de todos los profetas porque sus enseñanzas 
son un “anacronismo” para los contemporáneos muy satisfechos 
del statu quo”.161 Resultan elogiosas sus ideas, pues reivindica el 
trabajo evangélico y comunitario de Las Casas; lo desliga de una 
relación insana históricamente, como es la opinión de Menéndez 
Pidal; rescata la creatividad y originalidad de Las Casas sobre la idea 
manifiesta de Sepúlveda.

Francisco Fernández Buey, La gran perturbación. Discurso 
del indio metropolitano.162 Busca un punto de vista sobre el choque 
cultural, no únicamente para el caso de la conquista de las Indias, 
sino como problemática global, como tema de poder, dominio, 
intromisión, al mismo tiempo que encuentra freno, respuesta y 
asimilación sui generis que acaba subvirtiendo conceptos como 
proteccionismo, imperio y libertad de pueblos invadidos. Fernández 
Buey se propone una relectura de Francisco de Vitoria, luego se apro-
xima a observar la Controversia de Valladolid, pasando enseguida a 
contemplar economía, política y religión en la España de 1550, para 
terminar ventilando el último combate de un profesa desarmado, 
Bartolomé de las Casas.

Los años posteriores a Valladolid, Las Casas crece con el 
vasto respaldo que le tributan comunidades originarias, religiosos, 
obispos, autoridades de audiencias y, con reservas el propio rey 
Felipe II, pues, las relaciones económicas y políticas entre enco-
menderos peruanos y la Corona son distantes, a veces opuestas, 

160	 Alejandro Lipschutz, El problema racial en la conquista de América (México: Siglo 
Veintiuno Editores, 1975), p. 79.

161	 Alejandro Lipschutz, El problema racial en la conquista de América, p. 79.
162	 Francisco Fernández Buey, La gran perturbación. Discurso del indio metropolitano 

(Barcelona: El Viejo Topo, 1995).



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

219

los neoamericanos han ganado espacios económicos mediante las 
encomiendas y, como no se atendió el problema de perpetuidad en 
su oportunidad, según lo recomendaba Las Casas, cada día parece 
un tema imposible de abordar equilibradamente, pues se mezclan 
los intereses del imperio frente al poder de las naciones americanas, 
acompañadas teórica y evangélicamente por los religiosos, entre 
ellos Las Casas, quienes conducen al rey a definirse entre dos extre-
mos: o ceder ante encomenderos, lo que significaría su rendición y 
pérdida política y económica, o implantar una decisión firme, asu-
miendo la iniciativa lascasiana, que le fortalecía, aunque le significaba 
admitir que el movimiento popular le beneficia y con ello tranquiliza 
la conciencia y vida económica española, antes de que sea tarde. 

El autor lo entiende así:

Lo insólito de la posición de Bartolomé de las Casas, sobre 
todo en sus últimos años, es justamente que haya defendido 
sobre esto un punto de vista que podía considerarse enton-
ces tradicional, distanciándose a la vez de Ginés de Sepúlveda 
y de Francisco de Vitoria y de su escuela, sin ser indio ame-
ricano, lo que quería decir: contra los intereses del propio 
país. Cuando hay imperio, éste es, creo, el único tipo de 
internacionalismo verdaderamente consecuente. Lo demás 
son palabras, justificación de lo hecho, racionalización de la 
propia conducta a posteriori: adorno, en suma, de la parte 
injustificable de nuestra propia historia.163

Isacio Pérez Fernández, Bartolomé de las Casas: viajero por dos 
mundos (Su figura, su biografía sincera, su personalidad).164 Un libro 
que se lee con gusto, con rapidez y que va levantando rasgos intere-
santes a lo largo de sus viajes, como llama a los diez capítulos que 
componen esta obra. Vamos a concretarnos al apartado “Puntos 

163	 Francisco Fernández Buey, La gran perturbación, p. 433.
164	 Isacio Pérez Fernández, Bartolomé de las Casas: viajero por dos mundos (Su figura, su 

biografía sincera, su personalidad) (Cuzco: Centro de Estudios Regionales Andinos 
Bartolomé de las Casas”.



220

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

negros principales indicados por los denigradores y aclarados por 
los documentos”.

El padre Las Casas era de casta judía, probablemente, aunque 
nadie lo ha probado. Era un “cristiano viejo”. Que fue un “anties-
pañol”. Falso, es una interpretación perversa de los conquistadores 
y encomenderos contemporáneos, y de los “patrioteros” posterio-
res, ciegos debido a su patriotería. Fue un “antinegro”. Mentira, 
acusación emitida por un “ilustrado” a medias: Corneille de Pauw, 
ignorante de lo que decía. Las Casas fue el primer defensor de es-
clavos y de negros de su esclavitud. Propuso un plan “utópico” de 
incorporar las Indias a la corona al condenar las conquistas y las 
encomiendas. Su iniciativa planteaba armonizar los dos elementos 
básicos: la evangelización de las gentes de indias según el evangelio y 
su incorporación a la corona de Castilla según los derechos elemen-
tales (naturales) y según la normativa evangélica. Las Leyes Nuevas, 
promovidas y sancionadas por él y aprobadas por el emperador, 
fueron revocadas. Falso; no fueron, en absoluto, revocadas, como 
consta documentalmente de modo explícito. La ley 30 fue sus-
pendida, al menos parcialmente. Mentira. No fue revocada como 
consta documentalmente.

Imprimió “sin licencia real” sus diez tratados. Falso, los impri-
mió “con privilegio real”; todos fueron dirigidos a autoridades de la 
Corona. Fue responsable de la leyenda negra contra España. Falso, los 
responsables fueron los extranjeros que la promovieron y los españoles 
que dieron motivo real, y no literario para ello. Fue un desquiciado, 
paranoico, etc. Mentira, “interpretación perversa” de denigradores, 
ciegos ellos, al principio por la codicia de sus intereses personales, y 
después por el “patriotismo” a ultranza. Fue un bendito. Término 
ambiguo. “Fue un hombre bueno, agudo, perspicaz, y decidido a 
colaborar en la solución de los gravísimos problemas que existían 
entre las gentes que había en las Indias, secundando el carisma pro-
fético que, según consta por toda su vida, había recibido de Dios”.165 

165	 Isacio Pérez Fernández, Bartolomé de las Casas: viajero por dos mundos, pp. 169-171. 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

221

Galmés, Lorenzo. Bartolomé de Las Casas. Defensor de los 
derechos humanos.166 Qué manera tan sencilla de ofrecer juicios fi-
nales de un personaje tan completo, con tantas facetas, múltiples 
intervenciones, con obra literaria diversa y con una personalidad 
tan señera y generosa. Lo que nos entrega Lorenzo Galmés como 
conclusiones es un acopio de opiniones y juicios que desde el si-
glo xvi hasta nuestros días se han externado para reconocerlo y 
recomendarlo, o para poner a prueba parte o de su obra o de sus 
intervenciones. Calibrar la misión histórica lascasiana ofrece un enor-
me interés, que llevará a percibir una sana inquietud humanista en 
un momento glorioso, pero muy agitado de la Corona española, so-
metiendo a una fuerte crítica tanto los valores humanos como la 
proyección cristiana, al contrastar, de un lado las riquezas de los 
conquistadores, por el otro, con la miseria de las naciones autóc-
tonas y dueñas de sus tierras e instituciones. Nos hemos acercado a 
la figura de fray Bartolomé con el noble deseo de sintonizar con su 
complicada personalidad y lo que ha aportado a la historia. No es 
posible reproducir las lecciones que recupera el autor, pero vamos a 
hacer eco de las dos posiciones contrastantes. 

Primera. Negativas. 1. Ginés de Sepúlveda. Según el huma-
nista Las Casas negaba el poder real y actual de Jesucristo sobre 
todo lo creado, defiende la idolatría, da por buenos los sacrificios 
humanos a falsos dioses, niega la obligación de la moral objetiva, 
fiándolo todo a una moral subjetiva, que concede primacía a la con-
ciencia personal aunque sea errónea y duda seriamente del poder 
coercitivo y directo del romano pontífice. 2. A raíz de la publicación 
de la Brevísima relación, Bernardo de Vargas Machuca cuestionó la 
labor lascasiana, desde la parcela de los conquistadores. En cuan-
to a los indios, recoge la idea, bastante común entre los españoles 
de Indias, de que “cuando el indio se ve libre y sin temor, no tiene 
ninguna virtud, y cuando se halla opreso y temeroso, hace muestra 

166	 Lorenzo Galmés, Bartolomé de Las Casas. Defensor de los derechos humanos (Madrid: 
Biblioteca de Autores Cristianos, 1982). 



222

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

de tenerlas todas juntas”,167 frente al sentir de Las casas que los hace 
dueños de todas las virtudes. 3. En la misma línea de Vargas pode-
mos incluir las Décadas, de Antonio de Herrera, 1597; la Historia 
general y natural de las Indias, de Gonzalo Fernández de Oviedo, 
1535, y la Historia de la conquista de México, de Francisco López de 
Gómara, 1552,1568. 4. En ese tono de rechazo a las obras lascasia-
nas, Francisco de Toledo, virrey de Perú, en su informe Anónimo 
de Yucay, marzo de 1571, expresa cierta estima por lo que considera 
virtudes monásticas del obispo sevillano, pero censura con acritud 
su pasión, que considera procedente del espíritu del mal; en una pala-
bra diabólica, en virtud de la cual comenzó a urdir sus mentiras, para 
presentar su reino infernal y suscitar los males pasados, presentes y 
venideros. 5. La Inquisición española prohibió la Brevísima rela-
ción de la destrucción de las Indias, por decir cosas muy terribles y 
fieras de los soldados españoles, que, aunque fueran verdad, bastaba 
presentarlas al rey o a sus ministros, y no publicarlas, pues de allí los 
extranjeros toman argumento para llamar a los españoles crueles y 
fieros. Contrario a la censura de la Inquisición, este librito se tradujo 
rápidamente al francés, inglés, alemán, holandés y otros idiomas. 6. 
Garcilaso de la Vega, el inca que debiera haber sintonizado más, pero 
se dejó atrapar por la cultura encomendera. 7. En 1963, Ramón Me-
néndez Pinal, quien investigó mucho sobre Las Casas, concluyó su 
juicio con un volumen titulado El padre Las Casas. Su doble persona-
lidad. Una normal, la otra anormal, acaba llamándolo paranoico.168 

Segunda. Favorables. 1. En respuesta a estas acusaciones 
“infundadas” acudieron muy diversos intelectuales: Marcel Batai-
llon, Lewis Hanke, Manuel Giménez Fernández, Carro, Ballester 
y otros. 2. Antonio Remesal apoya su comentario en una decisión 
del Consejo de Indias, según la cual al obispo Las Casas no se le 
había de contradecir, sino comentarlo y defenderlo. 3. En Europa, 
el pensamiento lascasiano alcanzó gran reivindicación en la Revo-
lución francesa. 4. En América, la imagen de Las Casas se había 

167	 Bernardo Vargas Machuca, P. de las Casas. La destrucción de las Indias. Refutación de 
las Casas (París: Librería de la Vda. de Ch. Bouret, 1946), p. 166.

168	 Lorenzo Galmés, Bartolomé de Las Casas, pp. 226-233. 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

223

agrandado, y sus obras conocieron el éxito, reeditándose varias ve-
ces; en Venezuela, Francisco Miranda, 1801, dio un gran impulso 
a la popularidad del dominico Las Casas. 5. Simón Bolívar, todo 
un símbolo libertador, tenía en mucho el testimonio del español 
sevillano y su demostrado amor por los indígenas. 6. Muestras se-
mejantes se recuerdan en Santo Domingo, en Cuba, Colombia, 
Monterrey, Ciudad de México, etc. 7. La prosa poética de Miguel 
Ángel Asturias; las celebraciones de 400 años del nacimiento de Las 
Casas causaron expresiones públicas mayúsculas. 8. Los trabajos de 
investigación realizados por especialistas de la talla de Bataillon y 
Hanke, y de lascasianistas como Juan Pérez de Tudela, Ángel Losa-
da, o las gigantescas publicaciones de Manuel Giménez Fernández, 
y otros, permiten entroncar con un Las Casas mucho más apóstol, 
con sentido y visión muy personales. 9. La erudición de Giménez,

al servicio de la causa del Padre Las Casas, y el minucioso exa-
men a que ha sometido los fondos documentales del Archivo 
de Indias, le ha permitido ratificar la asombrosa exactitud de 
los escritos lascasianos, especialmente su historia de las In-
dias, demostrando que no nos hallamos ante un español que 
reniega de los suyos, sino ante un hombre que movido de un 
amor universal a todos y para todos, amor impregnado de 
esencias y exigencias cristianas, con mentalidad de excepcio-
nal intensidad, se comprometió en la más ardua lucha por la 
justicia en el mundo y por el absoluto respeto a la dignidad 
humana…169

Mario Ruiz Sotelo. La filosofía política de Bartolomé de las 
Casas. Es un libro muy valioso para el autor de este documento, 
pues la idea que guía el texto de Ruiz Sotelo ha resultado orientador 
y esclarecedor del enorme esfuerzo que Las Casas dedicó para defen-
der los principios universales de la ética y la política, para hacerlos 
coincidir con su vocación sacerdotal, y todo ello para cuestionar 

169	 Lorenzo Galmés, Bartolomé de Las Casas, pp. 233-246.



224

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

de raíz los intereses del imperio español, poniendo en evidencia 
los valores políticos, económicos, sociales y culturales de aquellos 
que poseen poder, fama, autocomplacencia por ser mejores, “supe-
riores” que los pueblos del Nuevo Mundo. La distancia que nos 
separa de aquellos escenarios nos une nuevamente con los pueblos 
que nos dieron historia, herencia y firmeza como naciones indígenas e 
independientes. Para afianzar las últimas ideas, voy a recuperar un frag-
mento de las conclusiones que Mario Ruiz desliza al final de su libro.

Finalmente vale la pena volver a preguntarnos ¿por qué la 
filosofía lascasiana no es reconocida como tal? ¿Por qué sus 
aportaciones se encuentran casi desaparecidas en la historia 
del pensamiento político? Como hemos visto, muchos de 
los principios argumentados por Bartolomé de las Casas 
son semejantes a los planteados por otros autores modernos. 
Semejantes en cuanto al contenido, pero no en cuanto al sen-
tido explícito en su interpretación. La memoria de la filosofía 
de la historia elaborada por la Ilustración europea, articulada 
en torno a una teleología dirigida por la noción de progreso, 
tiende a ponderar más el sentido que el contenido. Esto es, el 
sentido hace valorar los momentos de concreción histórica, 
las finalidades conquistadas, para ponderar los contenidos. Es 
una ideología que supone un “avance” intrínseco de la histo-
ria y de la filosofía conforme a valoraciones políticas, razones 
dominantes que se imponen sobre las demás y que, por ese 
hecho, se convierten en criterios de verdad. De acuerdo con 
ello, Bartolomé de las Casas, en efecto, planteó contenidos 
fuera del sentido de la historia, ajenos a la modernidad, que 
es necesariamente la modernidad dominante. La mejor prue-
ba de los defectos de su pensamiento sería haberse aferrado 
a una causa perdida, que se perdió justamente por el progre-
so de la humanidad. No fue ésa la perspectiva asumida en 
el presente trabajo. La crítica se gesta al oponerse a la razón 
dominante y ella es la generadora de nuevas y mejores ideas: 
las que contemplan una nueva historia, otra forma de hacer 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

225

política, una filosofía capaz de encontrar nuevos problemas 
y hallar nuevas soluciones.170 

Gustavo Gutiérrez. En busca de los pobres de Jesucristo. El 
pensamiento de Bartolomé de las Casas. Construye varios razo-
namientos, aquí referimos el séptimo: Defensor de los indios, de 
los Negros y Defensor de los esclavos. Se trata de una afirmación 
reiterada y muy extendida, como lo señala el dominico peruano y 
teólogo de la liberación latinoamericana, Gustavo Gutiérrez: Su lar-
ga vida permitió al obispo Bartolomé ser un testigo privilegiado del 
encuentro de dos culturas diferentes; ideó mil proyectos, acertó en 
unos y se equivocó en otros, bregó con tenacidad impresionante, 
supo analizar situaciones con gran lucidez, resistió numerosos ata-
ques, logró muchos de sus objetivos, evolucionó en su pensamiento. 
Reconoce que ante las colonizaciones europeas, España fue la úni-
ca capaz de realizar un debate sobre la legitimidad y justicia de la 
presencia europea en las Indias. Dadas las condiciones de la colo-
nización y de las encomiendas, “nos resulta hoy tan significativo el 
testimonio de Bartolomé de las Casas que estuvo urgido por anun-
ciar debidamente el Reino de Dios, defendiendo la vida y la libertad 
de aquellos en quienes su fe le hacían percibir a Cristo mismo”. El 
propósito de su libro, “se orienta a las reflexiones que surgen al com-
pás de la agitada y combativa vida de Las Casas, parte de la cual pasó 
–dice su testamento– ‘yendo y viniendo de las Indias a Castilla, y de 
Castilla a las Indias, muchas veces”.171 

Entre tanto, Isacio Pérez Fernández, escritor de una docena 
de libros sobre vida y obra de Fray Bartolomé, afirma: Nadie hasta 
ahora se ha atrevido a negar que el sevillano fue un buen religioso, 
cargado de buena voluntad y, por antonomasia, “el defensor de los 
indios”; aunque muchos de sus contemporáneos, por la “ceguedad” 

170	 Mario Ruiz Sotelo, Crítica de la razón imperial, La filosofía política de Bartolomé de 
las Casas (México, Siglo XXI, 2010), pp. 240-241.

171	 Gustavo Gutiérrez Merino, En busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento de Bar-
tolomé de las Casas (Perú: Instituto Bartolomé de las Casas y Centro de Estudios y 
Publicaciones, 2011), pp. 11-16. 



226

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

provocada por el legado mental heredado y el ambiente, se dedicaran 
a “interpretar” perversamente tal epíteto alegando que, si defendió 
a los indios, no era por amor a los indios sino más bien por “odio a 
los españoles”. Así nació la leyenda negra y de “antiespañol” del pa-
dre Las Casas, y no se enteran de los juicios altamente favorables en 
el mundo histórico, cultural y antropológico. Por ejemplo, Marcel 
Bataillon: Las Casas es “igual a Colón en su estatura histórica”.172 
Posee una personalidad cuyo nombre “evoca inmensidad” (André 
Saint-Lu, francés); el obispo sevillano es “una de las figuras cumbres 
que ha producido España”, Juan Pérez de Tudela, español; “una de 
las figuras señeras de la Historia universal y la primera hispánica”. 
Añade Isacio: Bartolomé de las Casas es 

la máxima y más ilustre encarnación del carisma profético en la 
Orden religiosa fundada por santo Domingo de Guzmán, es-
pañol. En los dominicos ha habido máximos doctores, como 
santo Tomás de Aquino, ejemplares animadores del pueblo 
de Dios, como San Vicente Ferrer; pero, entre los profetas, 
no sé que ninguno vaya por delante del padre Las Casas, y el 
que le sigue está a una legua de distancia.173

Sostiene que a nadie se le ha ocurrido decir que fray Barto-
lomé de las Casas, en su tiempo, fue también, por antonomasia, “el 
defensor de los negros” y de los esclavos. Afortunadamente la le-
yenda “antinegra” contra Las Casas, y la de “antiespañol”, se van 
desvaneciendo poco a poco.174

Vamos a cerrar este apartado leyendo las reflexiones del teólogo 
peruano, quien se coloca más allá del vocerío de los hechos cotidianos 
impulsados por los cristianos conquistadores y nos invita a contemplar 
el futuro de la justicia y la igualdad de todas y todos los entes humanos.

172	 Marcel Bataillon, Las Casas en la historia, pp. 11-12.
173	 Isacio Pérez Fernández, Bartolomé de las Casas, ¿Contra los negros? Revisión de una 

leyenda (Madrid: Editorial Mundo Negro), p. 13.
174	 Isacio Pérez Fernández, Fray Bartolomé de las Casas. Defensor de los indios a defensor 

de los negros, pp. 7-9.



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

227

Las reflexiones de Las Casas siguen un camino que nos con-
duce a los niveles más profundos de la historia de los pueblos 
envueltos en el torbellino de los acontecimientos del siglo 
xvi. En efecto, ellas nos hacer ir más allá de lo coyuntural, 
nos ayudan a no atascarnos en lo anecdótico y a no perdernos 
en los vericuetos de la época. Nos ponen descarnadamente 
ante lo que está en juego en las Indias: la vida y la muerte de 
sus habitantes. Así de simple y escandaloso. Ese es el terreno 
en que debe proclamarse, según él, la Resurrección de Jesús, 
victoria definitiva de la vida sobre la muerte.
	 En aquella época muchos consideraban que los indios ca-
recían de valores propios (son tabula rasa decía ya Colón), su 
destino era por consiguiente trabajar para los recién llegados 
y finalmente ser asimilados por ellos. Frente a quienes pensa-
ban y actuaban de este modo, Bartolomé, y algunos más con 
él, descubren al otro, al distinto de la cultura occidental. La 
ruta de este verdadero descubrimiento fue más larga y azaro-
sa que la emprendida por Colón a través de mares ignotos. 
No sin lentitudes y limitaciones, esas personas cultural-
mente lejanas a los indios se fueron desprendiendo de una 
espontánea conciencia de superioridad y buscaron acercarse 
al punto de vista de los despojados. Este intento les permitió 
leer la historia de una manera diversa y comprender, desde el 
otro lado de ella, el sentido de los rápidos y violentos hechos 
de esos años. 
	 Bartolomé tuvo, además, la penetrante intuición de ver en 
el indio, en ese otro del mundo occidental, al pobre según el 
Evangelio, y en última instancia a Cristo mismo. Esta es sin 
duda la clave de la espiritualidad y la teología lascasianas…175

175	 Gutiérrez Merino, En busca de los pobres de Jesucristo, pp. 631-632.



228

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Análisis de estos comentarios

Este largo recorrido por el mundo de los libros y los estudios re-
cientes que siguen invitando a la lectura y reflexión del fenómeno 
histórico del encuentro y descubrimiento es una evidencia de la 
impronta y trascendencia de lo que entonces aconteció; es testimo-
nio de un suceso mundial enorme que sigue moviendo los aires y 
las aguas de quienes se interesan por ello y consideran que todavía 
faltan elementos de análisis y mayor tiempo para dar por conclui-
dos los debates y las polémicas que esos fenómenos levantaron en 
España, Europa y en las Indias. Además se confirma la certeza de 
que es necesario volver a estudiar y a revisar ese mundo inmenso 
de literatura y de historias para arribar a consensos generales en de-
rredor de los principios éticos, políticos y religiosos que reinaban 
en el Renacimiento europeo y español. Obviamente no se trata de 
buenos o malos, sino de las vidas y muertes que ahí sucedieron, bajo 
propósitos encontrados, opuestos y preocupantes, pues, mientras 
los cristianos se sentían superiores, pisotearon los pueblos ame-
rindios sin compasión, despojándose, en los hechos, del principio 
moral cristiano elemental: el derecho a la vida, a la vida digna, a la 
justicia y a la libertad en sus principales expresiones, sociales, cultu-
rales y económicas.

En este marco bicontinental e intercultural tan complejo con-
tamos con algunos elementos insustituibles para internarnos en esos 
acontecimientos, ya que nos permitirán conocer a los principales 
agentes del encuentro-descubrimiento-conquista-evangelización. 
En primer lugar la Corona española y la Santa Sede de Roma (1493-
1566); en segundo término los reyes de España, los dos consejos del 
reino, las audiencias, los tribunales de justicia, los conquistadores, 
luego conocidos como colonizadores. En tercer lugar las autori-
dades eclesiásticas, obispos, sacerdotes y religiosos, misioneros y 
evangelizadores. Entre éstos vamos a destacar a fray Pedro de Cór-
dova, Antonio de Montesinos y Bartolomé de las Casas. Estos tres 
religiosos dominicos, como se ha descrito con anterioridad, concen-
traron el trabajo de predicación, de defensa y de mediación entre 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

229

españoles y amerindios. El primero fue el superior de la orden en 
La Española, actualmente Santo Domingo, el segundo destacó por 
sus recios y directos sermones dominicales en la catedral de esta 
nación; ellos habían arribado el año de 1510; al tercero, Bartolomé 
de las Casas, lo identificamos como el eje o el personaje central de 
los movimientos políticos, jurídicos, evangélicos entre España y los 
pueblos de América. 

El trabajo de esta investigación se enfoca a resaltar la presen-
cia permanente de fray Bartolomé, de modo directo o indirecto, 
bien por iniciativas del reino, a petición de los reyes españoles, por 
indicaciones de religiosos dominicos o por sus proyectos individua-
les, siempre, para favorecer y proteger las personas y autoridades 
de los pueblos de Indias. Debe añadirse que después de las seis ex-
posiciones entregadas en los capítulos precedentes, cerramos esta 
investigación apoyándonos en miradas y reflexiones que un mundo 
de la comunidad académica y de especialistas en fray Bartolomé de 
las Casas, de México, de América y de Europa han expuesto según 
se registró en las páginas de este capítulo. Vamos a sintetizar sus par-
ticipaciones. Son tres libros colectivos, producto de sendos eventos 
que estudian el fenómeno Las Casas, además de una treintena de 
libros de autores de diversas naciones.

¿Cuál es el común de dichos comentarios? Un amplio re-
conocimiento a la figura principalísima, universal, de liderazgo 
religioso, político y jurídico, la presencia permanente en defensa de 
los pueblos y personas de Indias. Algunos de ellos se refieren a las 
opiniones de oponentes al trabajo personal, a la agresión que causó 
a la nación española, especialmente a la descalificación que hizo en 
los años sesenta del siglo pasado el español Ramón Menéndez Pinal, 
que llamó al obispo Bartolomé de las Casas bullicioso, maniático, 
embaucador, maniático, psicótico. Los mismos que refieren esto del 
sevillano agregan que en sus últimos días, el filólogo e historiador 
habría cambiado esas opiniones escandalosas.

¿Qué destacar de quienes comparten el apostolado lascasia-
no, su liderazgo político, su vasta producción literaria, su identidad 
con los valores, formas de gobierno y modos de viva de los indios? 



230

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

¿Cómo comprender y discurrir acerca de su vida dialéctica, en los 
pasillos, cubículos y naves de los reyes, y del Consejo de Indias, pero 
también dialogando, previniendo y protegiendo a los indígenas con-
tra los abusos de sus paisanos? ¿Qué juicios emiten en torno al único 
debate académico, teórico y político, celebrado en la Controversia de 
Valladolid, ante una audiencia académica y política tan renombra-
da e insigne? Obviamente, antes que responder a cada interrogante, 
lo mejor será leer y releer los capítulos de esta obra para encontrar 
el marco histórico, los momentos difíciles y críticos, los debates 
públicos en los círculos del poder, las posturas de los religiosos, 
la confianza ganada por fray Bartolomé en el mundo académico es-
pañol y mexicano, entre las órdenes religiosas, con los obispos, pero 
asimismo con autoridades de todos los órdenes de la Corona española.

Ideas que ameritan resaltarse: 

1.	 En la celebración del cuarto centenario de su nacimiento 
se dijo:176 Nos reúne aquí el reconocimiento a la obra de 
un hombre universal Fray Bartolomé de las Casas. Ello per-
mitirá conocer mejor el gran trasfondo de la formación de 
nuestras nacionalidades al ingreso de América en la historia, 
la conciencia de las naciones de Occidente y la lucha por la 
libertad, la igualdad y el respeto a los derechos humanos que 
se da en todos los escenarios del mundo. En la Apología, el 
obispo concluyó que “todas las naciones del mundo son 
hombres, y de todos los hombres y de cada uno de ellos es 
una no más la definición, y ésta es que son racionales”. 

2.	 Durante el encuentro internacional de 1992, denominado 
“El pensamiento lascasiano en la conciencia de América 
y Europa”, la presencia de los primeros conquistadores se 
pone a examen objetivo y agudo, y por las ponencias expues-
tas, quien sale bien librado es el clérigo Las Casas, con un 

176	 Cuauhtémoc López Sánchez, “Discurso inaugural”, en Silvio Zavala, Symposium. 
Fray Bartolomé de las Casas. Trascendencia de su obra y doctrina (Ciudad de México: 
unam, 1985), pp. 9-11.



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

231

“excelente” por su histórico trabajo a favor de los indios de 
las Indias. 

3.	 Las Casas fue un intelectual moderno en un sentido estric-
to: su magna obra es un prodigioso intento por reformular 
la doctrina universalista del cristianismo bajo las categorías 
de racionalidad, subjetividad y libertad. De la misma ma-
nera que Vitoria rechazaba un orden universal basado en 
la violencia sin ley, Las Casas rechazaba un orbe cristiano 
comprendido como vasallaje por medio de la esclavización 
forzada y el bautismo compulsivo. Desde el punto de vista de 
Las Casas había que redefinir al indio cristianizado en térmi-
nos de libertad moral, jurídica y política. 

4.	 Se le admite como denunciante infatigable de agravios a los 
indios, unas veces alabado y otras criticado; él es figura pro-
tagónica en la historia de España y del Nuevo Mundo. En 
ese mismo propósito declaró en su De unico vocationis modo: 
“La Providencia divina estableció, para todo el mundo y para 
todos los tiempos, un solo, mismo y único modo de enseñar-
les a los hombres la verdadera religión, a saber: la persuasión 
del entendimiento por medio de razones y la invitación y 
suave moción de la voluntad. Se trata, indudablemente, 
de un modo que debe ser común a todos los hombres del 
mundo, sin distinción de sectas, errores o corrupción de 
costumbres”.177 

5.	 La siguiente premisa describe la personalidad y dimensión hu-
mana y espiritual del defensor dominico. Su dimensión política 
pasó sobre todo por la restauración de un mundo y de una 
comunidad de convivencia a escala política en América. Para él, 
las Indias fueron un desafío en toda regla, que alimentaron 
su proyecto vital de denuncia y de contraposición de mode-
los de colonización. Su presencia destacó, sin duda, por su 
brillantez interpretativa al desvelarnos que los horrores de la 
conquista eran irreparables porque aniquilaban poblaciones 

177	 Bartolomé de las Casas, Del único modo de atraer a todos los pueblos a la verdadera 
religión (México: Fondo de Cultura Económica, 2011), pp. 65, 66.



232

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

y civilizaciones, pero también porque construían una nueva 
realidad. Es obvio que él no se limitó a la predicación de no-
bles conceptos ni a la retórica de palabras elevadas; vivió sus 
ideas y las puso en práctica hasta igualar su vida con su pen-
samiento. Él mismo es parte de esa historia, de esos hechos y 
también intérprete de esa historia de las Indias y de España. 
6. Fue el defensor de los indios y, por ende, defensor de los 
hombres, de todos los oprimidos en todos los tiempos y en 
todo lugar. Defenderá sus derechos como seres humanos, 
personas racionales y libres, luchará por conseguir para ellos 
la dignidad, la libertad y la justicia, por preservar su cultura, 
su tierra y sus bienes.

Revisión final

Para terminar este capítulo hay que recordar aquella idea que se repi-
te frecuentemente en aniversarios de su nacimiento y de su muerte; 
en los movimientos populares y políticos para celebrar eventos de 
liberación de nuestros pueblos latinoamericanos; cuando se vincula 
a Las Casas con los líderes tradicionales como Simón Bolívar, José 
Martí, Che Guevara, Miguel Hidalgo, etc. La idea que celebra su 
grandeza y su historia repite que si algún día se beatificara a fray Bar-
tolomé de las Casas en las naciones americanas se levantarían miles 
de altares, templos e insignias en su recuerdo. 

De igual modo debemos agregar que Bartolomé de las Ca-
sas, el sevillano del Viejo Mundo que llegó al Nuevo Mundo para 
enriquecerse rápidamente, se convirtió en principal defensor de los 
intereses, las culturas y las personas de los aborígenes; se ha ganado el 
reconocimiento y la admiración de quienes aman y protegen la vida, la 
dignidad, la justicia, la igualdad y la racionalidad de nuestros pueblos. 
Esto lo convirtió en el primer defensor de los derechos naturales y de-
rechos humanos de Iberoamérica, también podemos llamarle primer 
ombudsman de Iberoamérica. Si se nos permite, lo podemos designar 
como el ombudsman español, por su origen; iberoamericano, por la 



Capítulo 7. Las Casas en la literatura actual

233

defensa incansable a favor de los pueblos de las Indias hoy cono-
cidas como pueblos iberoamericanos; mexicano porque nuestra 
patria lo cobijó por varios años y fue en México donde lanzó aque-
llos testimoniales a favor de nuestros indígenas; además, impuso la 
separación de los poderes eclesiásticos y terrenales, exigiendo la pre-
minencia de aquéllos por encima de las autoridades de la monarquía.

Por ello, a 500 años de su estancia en el continente america-
no lo seguimos considerando pionero y promotor incansable de los 
derechos humanos por antonomasia.

La conclusión final de este esfuerzo de investigación históri-
ca del Obispo y Ombudsman Bartolomé de las Casas se concreta en 
una amigable invitación a que defensoras y defensores iberoameri-
canos y del orbe, retomen las conclusiones de esta publicación para 
que confirmen o cuestionen la tesis que pongo a debate.





NOTAS HISTORIOGRÁFICAS

Fuentes directas

1.	 Los tres volúmenes de Historia de las indias publicados en 
México por el Fondo de Cultura Económica, comprenden el 
seguimiento, poco sistematizado, de los primeros 30 años 
luego del Descubrimiento. De modo especial se revisaron 
los volúmenes II y III referidos a fenómenos históricos, lle-
gada de religiosos, negociaciones, Leyes de Burgos y a hechos 
particulares en los que intervino el autor. Llama la atención 
que su presencia y las múltiples participaciones públicas sean 
narradas en tercera persona; él se nombra o se reconoce como 
sacerdote y clérigo. Es una narración detallada de su mirada 
y de los juicios que elaboró en torno a los procesos que vivió 
individualmente. Es una obra extensa que se ve obligado a 
escribir para relatar hechos históricos desde la verdad de sus 
investigaciones.



236

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

2.	 Los nueve Tratados, publicados en Sevilla, años de 1551-
1552, en nuestro país la edición es del Fondo de Cultura 
Económica. La mayoría de temas de jurisprudencia sobre 
soberanía, el alcance de las bulas papales, y los poderes, civil 
y eclesiástico; entre ellos su obrita más conocida Brevísima 
relación de la destrucción de las Indias, asimismo, Aquí se 
contiene una disputa o controversia, entre Juan Ginés de Se-
púlveda y el obispo de Chiapas Bartolomé de las Casas. La 
primera edición es de 1965, la de 2018 es la 3ª reimpresión. 
Los Tratados muestran una visión teórica y jurídica de avan-
zada de los graves problemas derivados de la conquista y sus 
reflexiones, y fueron escritos y dirigidos a las principales figu-
ras de la Corona Española, Carlos V, el príncipe Felipe, luego 
rey de España.

3.	 De la misma casa editorial revisamos Del único modo de atraer 
a todos los pueblos a la verdadera religión, que viene a ser una 
iniciativa de evangelización para las Indias, pensada en con-
diciones idóneas para entrar a educar y adoctrinar nuestros 
pueblos prehispánicos. Es resultado de sus experiencias de 
evangelización. Recomienda que la predicación y evangeli-
zación se hagan con paciencia, con diálogos y con el amor 
que Jesucristo mostró para construir la Iglesia primitiva. La 
primera edición es de 1942, en 2017 la segunda reimpresión.

4.	 Dos volúmenes de Apologética historia sumaria, editados 
por Universidad Nacional Autónoma de México, 1967. Hay 
que mencionar la unam ofrece además una versión digital 
preparada por Edmundo O’Gorman bajo el sello de Funda-
ción el Libro Total, 1966. El objetivo de Apologética, afirma 
su autor, es conocer y describir las cualidades, disposición, 
descripción, cielo y suelo destas tierras –comenzando por 
La Española-, y sus condiciones naturales, policías, repú-
blicas, maneras de vivir y costumbres de las gentes destas 
Indias occidentales y meridionales, cuyo imperio soberano 
pertenece a los reyes de Castilla. “La causa final de escrebilla 
fue cognoscer todas y tan infinitas naciones deste vastísimo 



Notas historiográficas

237

orbe infamadas por algunos, que no temieron a Dios,..” Se 
propone una defensa de los pueblos aborígenes que han sido 
ultrajados y rebajados a la condición de infra-humanos, lo 
que constituye una falacia total que peca a la verdad de nues-
tros pueblos.

5.	 Una de sus obras mencionadas a lo largo de su historia perso-
nal en el proceso de conquista, colonización y evangelización 
de los pueblos de Indias. Se trata de Obras escogidas de Fray 
Bartolomé de las Casas, Vol. V, Opúsculos, Cartas y Memo-
riales, edición de Juan Pérez de Tudela Bueso, de 1958. Son 
53 textos distribuidos en Opúsculos, Cartas y Memoriales, 
publicados en vida, dirigidos a distinguidos funcionarios de 
Consejo de Indias, a los Reyes Don Fernando, Carlos V, Feli-
pe II, a su Santidad Pío V, entre otros. El primer documento 
es de 1516, lo dirigió al cardenal Cisneros y al Deán Adriano, 
el último al papa Pío V, probablemente en 1565. La temá-
tica común es la defensa firme y constante de los indígenas 
nativos, con iniciativas viables para resolver los conflictos. Se 
aprecia, a lo largo de los 53 escritos, una evolución teórica y 
política del pensamiento del obispo Las Casas.

6.	 Uno de los textos mejor elaborados y bien documentados 
fue Apología o Declaración y Defensa universal de los derechos 
del hombres y de los pueblos, Salamanca, Editorial Junta de 
Castilla y León, Consejería de Educación y Cultura,  2000. 
Este documento lo preparó especialmente para documentar 
y responder pormenorizadamente a las tesis presentadas por 
Ginés de Sepúlveda en la Polémica de Valladolid, 1550-1551. 
Es una argumentación teológica, política y jurídica, que 
recupera el espíritu de su Apologética y las experiencias de 
combate por una mejor evangelización de los indios, recha-
zando en todo momento la “guerra justa” o “guerra santa” 
como condición para evangelizar. 

7.	 Otra de sus grandes producciones es De regia potestate o De-
recho de autodeterminación, edición bilingüe, bajo la edición 
crítica de Luciano Pereña, M. Pérez-Prendes, Vidal Abril y 



238

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Joaquín Azcárraga, del año de 1969. Es un trabajo de teoría 
política sobre jurisdicción y soberanía de la Santa Sede y del 
Emperador sobre las naciones nativas, el derecho a la sobera-
nía de los pueblos indígenas a elegir sus autoridades. Tiene 
como antecedente las solicitudes de obispos y caciques indí-
genas que le solicitaron su mediación como defensor. Es una 
obra pionera en derecho internacional, que parte de las con-
quistas y encomiendas en Indias, y muy en particular las formas 
abusivas de conquistas en el Perú.

Fuentes indirectas

Se incluyen títulos de documentos y libros impresos resultado de 
investigaciones especializadas en el Descubrimiento y Conquista 
del Nuevo Mundo, temáticas lascasianas  cualquier cantidad de 
asuntos, eventos y textos que se han producido con ese mismo fin. 
Fueron muy útiles para efectuar una lectura crítica de las muchas 
versiones que existen sobre la temática.. 

1.	 El libro La cuestión del indio: Bartolomé de las Casas frente a 
Ginés de Sepúlveda, de Juan Álvarez-Cienfuegos Fidalgo, la 
presentación corre a cargo de Mauricio Beuchot, con edición 
de Universidad Nacional Autónoma de México y Universi-
dad Autónoma de San Luis Potosí, 2010. Es un trabajo que 
investiga antecedentes históricos y jurídicos del conquista-
dor, del indio y de la evangelización del indio. La segunda 
parte se ocupa de la vida y obra de Sepúlveda y Las Casas, 
de las nociones de guerra en Las Indias, en Maquiavelo, la 
Escolástica y los humanistas, así como características profe-
sionales de los contendientes, para cerrar con análisis de la 
polémica de Valladolid.

2.	 De Marcel Bataillon revisamos dos títulos, Estudios sobre 
Bartolomé de las Casas, de editorial Península, 1976, y Las 
Casas en la historia, del Fondo de Cultura Económica, 2013. 



Notas historiográficas

239

El primero es un texto más teórico y analítico sobre aspectos 
puntuales de la vida y obras de Fray Bartolomé, con temas 
como su estatura excepcional, la magnitud histórica y teórica 
del personaje y su parte de misterio. Le interesó estudiarlo en 
su tiempo y su contexto, en la Colonia. Además hurgó en los 
documentos originales de Las Casas, sus cartas y memoria-
les, lo que le facilitó conocer mejor al obispo en su historia. 
El segundo libro, más breve, presenta al defensor de los in-
dios como figura controversial, pero le reconoce su enorme 
esfuerzo para la defensa de los “naturales”. “El progreso de 
los estudios lascasianos, más floreciente que nunca, muestra 
cada vez mejor que Las Casas no fue un caso aislado, sino 
cabeza de una minoría muy activa, una vida más gloriosa y 
auténtica de España que sus conquistadores”.

3.	 Del libro de Bernat Hernández, Bartolomé de las Casas, 2019, 
se trata de un valioso y extenso trabajo que recorre a lo largo 
y ancho su vida, su historia, su personalidad y sus obras, su 
llegada a las Antillas, su travesía como colono y conquistador, 
luego como anti-conquistador y anti-colono, con una talla 
reconocida y con influencia sobresaliente en las áreas  del 
Consejo Supremo y de los reyes españoles; de su tránsito 
eclesiástico, de clérigo a dominico y obispo de Chiapas; estu-
dia la polémica de Valladolid y la publicación de sus obras en 
Sevilla. Cierra su investigación remontándonos por la larga 
cantidad de investigaciones y publicaciones que continúan 
editándose sobre Las Casas y su presencia en Las Indias, estu-
diando y reconociendo el papel protagónico que desempeñó 
en la América precolombina y en España al lado de los indios 
precolombinos. Es una investigación reciente.

4.	 Del especialista en Hermenéutica, en Historia de la filosofía 
y en Fray Bartolomé de las Casas, Mauricio Beuchot hemos 
leído varias de sus obras. Primera, Derechos humanos. Iuspo-
sitivismo y Iusnaturalismo, 1995. Tres apartados del libro 
permiten conocer a) La gestación de la noción de derecho sub-
jetivo; b) La trayectoria del derecho natural; c) Justificación 



240

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

filosófica de los derechos naturales del hombre. En el segundo 
apartado desarrolla la vinculación existente entre Derechos 
naturales y derechos humanos en Bartolomé de las Casas y 
la Escuela de Salamanca. Segunda obra, Filosofía y política 
en Bartolomé de las Casas, estudia  el carácter de su filosofía, 
las influencias que recibió y aportaciones más importantes, 
principalmente en la filosofía política y la filosofía del dere-
cho. Resalta que en la polémica de Las Casas con Sepúlveda 
privó el tomismo y humanismo, y en aquel, una buena teoría 
de la argumentación. Dos ideas más, el humanismo indíge-
na y los derechos humanos, y su perseverancia en la defensa 
de la libertad y su repercusión en otros pensadores. Tercer 
título, La querella de la conquista, que es un referente de la 
polémica de Valladolid, sobre la legitimidad o ilegitimidad 
de la conquista, como una tarea que ocupó todo el siglo xvi. 
Cuarta, Filosofía y derechos humanos, viene a ser una contri-
bución importante que propone como primer fundamento 
el ontológico, el ser humano, la persona, y el sentido ético y 
moral, de lo que debe ser. Beuchot fundamenta los derechos 
humanos en la naturaleza misma del hombre, arrancando de 
la antropología y la metafísica.

5.	 Antonio María Fabié hace una contribución destacada y re-
cupera documentos interesantes vinculados con Las Casas 
y sus intervenciones en Las Indias. Su libro Vida y escritos 
de Fray Bartolomé de las Casas obispo de Chiapa, tomo I, 
edición de 1879.  Es una de las primeras obras que leí y que 
sirvió como referente para las lecturas posteriores. La edición 
más reciente de esta obra es de 2020.

6.	 La obra del colombiano Juan Friede, Bartolomé de Las Casas: 
precursor del anticolonialismo, 1974, resultó un documento 
sustancioso por varios motivos, pues, vincula su investiga-
ción con el perfil social, político y profético de Las Casas. 
Sostiene que sus obras y aportaciones a favor de los natura-
les de América formulan tesis innovadoras que lo presentan 
como inteligente precursor del colonialismo y defensor de 



Notas historiográficas

241

los indígenas y de los negros, que son, tesis vigentes en nues-
tros días. 

7.	 Lorenzo, Galmés, documenta en su Bartolomé de Las Casas. 
Defensor de los derechos humanos, 1982, diversas miradas 
sobre la persona, el recorrido de su historia en Indias, su 
vocación como defensor de los indios, a partir de su primera 
conversión hasta sus últimos días. El último capítulo le sirve 
para exhibir investigaciones tanto a favor como en contra de 
su vida y obras. Texto crítico novedoso y muy generoso en sus 
juicios sobre Las Casas.

8.	 Sin duda uno de los libros que más me ilustró y me guio 
para comprender el carácter cristiano, teológico, evangélico 
y ético de Las Casas fue el de  Gustavo Gutiérrez Merino, En 
busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento  de Bartolo-
mé de las Casas, Lima, 2011. Sus 704 páginas están colmadas 
de referencias evangélicas vinculadas con el hacer y vivir de 
Las Casas. Sus apartados principales nos llevan a meditar 
los temas torales del obispo visto por un dominico peruano. 
Destaca las siguientes ideas: Las muertes antes de tiempo, Los 
Cristos azotados de las Indias, Si fuésemos indios, Evangeli-
zar a lanzadas, El único modo de evangelizar, La conciencia 
frente a Dios, Voluntad salvífica, E historia humana, etc.

9.	 De Lewis Hanke revisé, La humanidad es una, 1985. Se tra-
ta del estudio acerca de la querella de la conquista que sobre 
la capacidad intelectual y religiosa de los indígenas america-
nos sostuvieron en 1550 Bartolomé de las Casas y Juan Ginés 
de Sepúlveda. Desafortunadamente pocos miembros de la 
comisión ad hoc no emitieron su  fallo. Hanke invita a la re-
flexión permanente sobre ambas argumentaciones.

10.	El texto de Antonio Linares Maza, Bartolomé de las Casas. 
Un andaluz en el Nuevo Mundo, 1993, hace una revisión de 
los momentos más destacados de Las Casas en el proceso de la 
conquista y colonización. Los últimos dos capítulos le sirven 
para desechar acusaciones de Ramón Menéndez Pidal, entre 
otros. El libro añade al título principal la siguiente leyenda: 



242

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Desagravio psiquiátrico al primer anticolonialista, precursor 
de los derechos humanos.

11.	Sin duda uno de los textos más útiles fue Apología de Juan 
Ginés de Sepúlveda contra Fray Bartolomé de las Casas y de 
Fray Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Sepúlveda, 
que viene a ser la traducción castellana de los textos origina-
les latinos, introducción, notas e índices por Ángel Losada, 
Madrid, Editora Nacional, 1970. Resulta muy útil para el co-
nocimiento de la preocupación que vivía España ante el reto 
de la conquista y colonización de América, siendo la primera 
vez que se aborda públicamente los derechos del hombre en 
el siglo xvi.

12.	El librito del dominico Manuel Martínez, Fray Bartolomé 
de las Casas y sus contemporáneos, impreso en México, por 
voluntad expresa de su autor, 1980, es una apología bien 
documentada del protector de los naturales, una auténtica 
Catena argumentativa que desmiente las falacias de sus ad-
versarios contemporáneos, y concluye que “no hay razón 
para llamar mentiroso al obispo chiapaneco.

13.	La publicación del diplomático mexicano Guillermo Ordo-
rica Robles, Hernán Cortés y Bartolomé de las Casas; por un 
México reconciliado, editado por Universidad Autónoma 
de Ciudad Juárez, 2013, nos conduce a estudiar y analizar las 
ideas de los contendientes. Los dos respondieron a las fuerzas 
sociales y económicas de mediados del siglo xvi, cada uno con 
su mirada personal. Ambos expusieron las condiciones de los 
indígenas y de los conquistadores. Para uno la conquista de In-
dias debería efectuarse mediante la Cruz de la evangelización, 
para el otro, por la Espada y la guerra.

14.	En particular las investigaciones de Helen Parisch-Rand y 
Harold E. Weidman, Las Casas en México. Historia y obra 
desconocida, del Fondo de Cultura Económica, México, 
1992, vienen a significar un manantial documental abun-
dante que, por primera vez, conducen a mirar al defensor 
de los indios en tierras mexicanas, primero como sacerdote 



Notas historiográficas

243

luego como obispo, donde Fray Bartolomé alcanzó su ma-
durez teológica y política, imponiendo respeto a la inmunidad 
religiosa y perfilando su teoría de libertad política y jurídica de 
Indias, respecto a la autoridad de la Santa Sede y del rey español.

15.	Hasta donde he podido indagar, el dominico español Isacio 
Pérez Fernández es probablemente el investigador más cons-
picuo y prolífico por los títulos publicados, en 20 años que 
se dedicó a mirar de cerca la persona, sus intervenciones y la 
abundante obra escrita del dominico obispo Fray Bartolo-
mé de las Casas. La nota informativa de Fray Vicente Rubio, 
O.P. “Isacio Pérez Fernández y sus estudios sobre Barto-
lomé de las Casas” enumera en total 57 publicaciones, entre 
revistas especializadas y publicaciones editoriales, resaltando 
los siguientes libros: Fray Bartolomé de las Casas… ¿contra los 
negros? Revisión de una leyenda (1), Madrid 1991; Fray Bar-
tolomé de las Casas O. P. defensor de los indios a defensor de 
los negros, Salamanca (2), 1995; Anónimo de Yucay frente a 
Bartolomé de las Casas, O. P., Cuzco, 1995; Fray Bartolomé 
de las Casas en el Perú. El espíritu lascasiano en la primera 
evangelización del imperio inca (3), Cuzco 1988; Historia de 
las Indias, del padre Las Casas, edición crítica de Isacio Pérez 
Fernández, Miguel Ángel Medina y Jesús Ángel Barreda (4). 
Debemos agregar dos títulos importantísimos más: Cronolo-
gía documentada de los viajes, estancias y actuaciones de fray 
Bartolomé de las Casas, Bayamón, 1984 (5); Investigación do-
cumentada de las obras de Fray Bartolomé de las Casas, s/f. 
(6). El siguiente Bartolomé de Las Casas: viajero por dos mun-
dos. Su figura, su biografía, su personalidad, Cuzco, 1998, (7) 
describe a Bartolomé en sus andares por América, (que no 
incluye Vicente Rubio). “Estudio preliminar”, a Brevísima  
relación de la destrucción de las Indias, Madrid, 2008 (8).

16.	De igual modo, por recomendación de Mauricio Beuchot leí 
Crítica de la razón imperial. La filosofía política de Barto-
lomé de las Casas, de Mario Ruiz Sotelo, México, 2010. Ha 
sido una lectura ágil, productiva y enriquecedora para darle 



244

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

seguimiento a la parte filosófica y política de Las Casas. Par-
ticularmente los capítulos de 1) La libertad de la conciencia 
religiosa, 2) Origen y carácter de lo político en el pensamien-
to lascasiano y 3) La crítica de la razón imperial.

17.	Del doctor y colega Jesús Antonio de la Torre Rangel revisé 
por segunda vez El uso alternativo del derecho por Bartolomé 
de las Casas, Universidad Autónoma de Aguascalientes, 1996, 
que abre un panorama interpretativo novedoso para empren-
der el estudio conceptual de la parte jurídica de Las Casas.

18.	El militar Bernardo Vargas Machuca publica una refutación 
al obispo Las Casas por la redacción de su opúsculo Breví-
sima relación de la destrucción de las Indias, por considerar 
que miente y daña a la buena imagen de España y de sus 
conquistadores. El libro lleva por título La destrucción de las 
Indias. Refutación de las Casas, París, 1946.

Fuentes adicionales

Se incluyen o bien trabajos colectivos o de autores que dedican uno 
o varios capítulos para temas vinculados con este libro.

1.	 Pablo González Casanova, Coordinador de El pensamiento 
lascasiano en la conciencia de América y Europa, 1994, presi-
dió los trabajos de 18 analistas e investigadores de América y 
Europa, reunidos en San Cristóbal de las Casas, septiembre 
de 1992, con el propósito de “estudiar y revisar el impacto en 
la conciencia de ambos continentes, y aún en la de un terce-
ro, África, del pensamiento y acción de un español del siglo 
xvi que se debe recordar y celebrar en 1992: fray Bartolomé 
de las Casas” (9-11). 

2.	 El segundo trabajo colectivo lo dirigió Zavala Silvio, 
Coordinador, Symposium. Fray Bartolomé de las Casas. 
Trascendencia de su obra y doctrina, 1985. Participaron una 
treintena de intelectuales y especialistas de México, América, 



Notas historiográficas

245

Estados Unidos y Francia, para indagar la fuerza de su perso-
nalidad, la amplitud de su doctrina y de su acción, así como 
el enriquecimiento que proporcionan a las preocupaciones 
del presente y el futuro de América Latina. En el Simposium 
promovido por la unam, en colaboración con La Universi-
dad Autónoma de Chiapas y el Patronado fray Bartolomé de 
las Casas, con motivo del quinto centenario de su natalicio. 
Foros semejantes se replicaron  en España, Francia, Estados 
Unidos, con similares motivos y propósitos. 

3.	 Un tercer volumen de Manuel Maceiras Fafián y Luis Mén-
dez Francisco, Coordinadores, Los derechos humanos en 
su origen. La República Dominicana y Antón Montesinos, 
Barcelona, 2017, que permite ahondar en el tema religioso 
y político de los derechos humanos in situ, con un análisis ex-
traordinario que nace de la primera denuncia de América en 
defensa de los derechos naturales y humanos de las personas 
y pueblos de Las Antillas y Santo Domingo. 

4.	 También se han incluido las miradas e ideas de otros huma-
nistas y especialistas en la vida, obra, pensamiento y alcances 
de sus intervenciones. Miguel León-Portilla con su célebre 
libro Humanistas de Mesoamérica, México, 2017. 

5.	 Del chileno Lipschutz, Alejandro, El problema racial en la 
conquista de América, México, 1975. 

6.	 De la Universidad Cantabria, 2014, Escuela Ibérica de la Paz, 
bajo la coordinación de Pedro Calafate y Ramón Emilio. 

7.	 Del barcelonés tomamos Francisco Fernández Buey, La gran 
perturbación. Discurso del indio metropolitano, 1995. 

8.	 Del brasileño Gabriel David García Ponce, Del único y múl-
tiple modo de evangelizar. La misión en defensa de la vida, 
Tesis de Maestría en Teología Dogmática, 1994.

9.	 También de Silvio Zavala y Ángel Losada, 1977, “Aspectos 
formales de la controversia entre Sepúlveda y Las Casas, en 
Valladolid, a mediados del siglo XVI”, México, en Cuadernos 
Americanos, año xxxvi, Volumen CCXII, número 3, mayo-



246

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

junio, Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad 
de México. 

10.	 En el mismo apartado debo mencionar la contribución 
recibida de Paulino Castañeda Delgado, por su ensayo Bar-
tolomé de las Casas,  http://dbe.rah.es/biografias/11148/
bartolome-de-las-casas, (consulta 14.03.2022)

11.	 Francisco Fernández Buey, “La controversia entre Ginés de 
Sepúlveda y Bartolomé de las Casas. Una revisión”, Barce-
lona, 1992. C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-La
ControversiaEntreGinesDeSepulvedaYBartolomeDeL
as-2937090%20(3).pdf (14.03.22). 

12.	 De Alfonso Maestre Sánchez, 2004, “Todas las gentes del 
mundo son hombres. El gran debate entre Fray Bartolomé 
de las Casas (1474-1566) y Juan Ginés de Sepúlveda (1490-
1573)”, en Revista Anales del Seminario de Historia de la 
Filosofía, Universidad Complutense de Madrid, Madrid.

13.	 Demetrio Ramos, editor, El hecho de la conquista en Améri-
ca, Presentación, Madrid, 1983.

14.	 De Orique, David, “Un muy breve relato de una vida muy 
larga: Bartolomé de Las Casas (1484-1566) A Very Brief 
Account of a Very Long Life: Bartolomé de Las Casas (1484-
1566)”, Estados Unidos, Providence College, dorique@
providence.edu, s/f. 

15.	 Eduardo Subirats, El Continente vacío. (La conquista del 
Nuevo Mundo y la conciencia moderna), México, 1994.

http://dbe.rah.es/biografias/11148/bartolome-de-las-casas
http://dbe.rah.es/biografias/11148/bartolome-de-las-casas
file:///C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-LaControversiaEntreGinesDeSepulvedaYBartolomeDeLas-2937090%20(3).pdf
file:///C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-LaControversiaEntreGinesDeSepulvedaYBartolomeDeLas-2937090%20(3).pdf
file:///C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-LaControversiaEntreGinesDeSepulvedaYBartolomeDeLas-2937090%20(3).pdf
mailto:dorique@providence.edu
mailto:dorique@providence.edu


BILIOGRAFÍA

Álvarez-Cienfuegos Fidalgo, Juan. La cuestión del indio: Bartolomé 
de las Casas frente a Ginés de Sepúlveda. La polémica de 
Valladolid de 1550. México: unam, uaslp, 2010. 

Aristóteles. Ética a Nicómaco. Introducción de Emilio Lledó Íñigo. 
Madrid: Editorial Gredos, 1985. 

Aristóteles. Política, Introducción, versión y notas de Antonio Gómez 
Robledo. Colección Bibliotheca scriptorum graecorum et 
romanorum mexicana, México: Universidad Nacional Au-
tónoma de México, 2000.

Bataillon, Marcel. Estudios sobre Bartolomé de las Casas. Barcelona: 
Ediciones Península, 1976.

______. Las Casas en la historia. México: Fondo de Cultura Eco-
nómica. Colección Centzontle, 2013.

Bautista Muñoz, Juan. Historia del Nuevo Mundo. Madrid: Ibarra, 
1793.

Benavente, Toribio de. Historia de los indios de la Nueva España. 
México: Porrúa, 1969.



248

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Beuchot, Mauricio. Filosofía y política en Bartolomé de las Casas. 
Salamanca: San Esteban Editorial, 2013.

______. Filosofía y derechos humanos. México: unam, 1993.
______. Derechos humanos. Iuspositivismo y Iusnaturalismo. Méxi-

co: unam, 1995.
______. La querella de la conquista. Una polémica del siglo xvi. 

México: Siglo XXI Editores, 2004.
Biblia latinoamericana. Sirácides (Eclesiástico). Navarra: Ediciones 

Paulinas, 1992.
Brading, David A. La Nueva España. Patria y religión. Ciudad de 

México: Fondo de Cultura Económica, 2015.
Brufau Prats, Jaime. La Escuela de Salamanca ante el descubrimiento 

del Nuevo Mundo. Salamanca: Editorial San Esteban, 1989.
Calafate, Pedro y Mandado Gutiérrez, Ramón Emilio. Escuela Ibéri-

ca de la Paz. La conciencia crítica de la conquista y colonización 
de América. Santander: Universidad Cantabria, 2014.

Castañeda Delgado, Paulino. s. f. Bartolomé de las Casas. http://dbe.
rah.es/biografias/11148/bartolome-de-las-casas (29.03.25)

Castillo Mattasoglio, Carlos. Libres para creer. La conversión según 
Bartolomé de las Casas en la Historia de las Indias. Lima: 
Pontificia Universidad Católica del Perú, 1993.

Díaz Ceballos, Jorge. Las juntas de expertos y la configuración del 
sistema colonial castellano, 1503-1512. Santander: Uni-
versidad de Cantabria, 2013. https://ifc.dpz.es/recursos/
publicaciones/33/01/23diaz.pdf (29.03.25)

Díaz del Castillo, Bernal. Historia verdadera de la conquista de la 
Nueva España (Antología). Ciudad de México: Cien de 
México, 2016.

Dussel, Enrique. Filosofía de la liberación. Obras Selectas XI. Bue-
nos Aires, 2013.

Duverger, Cristian. Vida de Hernán Cortés. La pluma. Ciudad de 
México: Taurus, 2019.

______. Vida de Hernán Cortés. La pluma. México: Taurus, 2019.
Fabié, Antonio María. Vida y escritos de Fray Bartolomé de las Ca-

sas obispo de Chiapa, tomo I. Madrid: Imprenta de Miguel 

http://dbe.rah.es/biografias/11148/bartolome-de-las-casas
http://dbe.rah.es/biografias/11148/bartolome-de-las-casas
https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/33/01/23diaz.pdf
https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/33/01/23diaz.pdf


Bibliografía

249

Ginesta, 1879. http://fama2.us.es/fde/2010/vidaYEscri-
tosdeFrayMartolomeDeLasCasasT1.pdf (29.03.25)

Faravó, Valentina; Merluzzi, Manfredi y Sabatini, Gaetani (edito-
res). Fronteras: Procesos y prácticas de integración y conflictos 
entre Europa y América (siglos xvi-xx). Madrid: Fondo de 
Cultura Económica, Red Columnaria, 2017.

Fernández Buey, Francisco. La gran perturbación. Discurso del indio 
metropolitano. España: El Viejo Topo, 1995.

Fernández Buey, Francisco. “La controversia entre Ginés de 
Sepúlveda y Bartolomé de las Casas. Una revisión”. Bar-
celona: Universidad de Barcelona, 1992. En: C:/Users/
josemanuel/Downloads/Dialnet-LaControversiaEntreGi-
nesDeSepulvedaYBartolomeDeLas-2937090%20(3).pdf 
Consultado el 14 de marzo 2022. 

Fernández de Oviedo y Valdés Gonzalo de. Sumario de la natural 
historia de las Indias. Ciudad de México: Fondo de Cultu-
ra Económica, 1950.

Fernández Sotelo, Rafael Diego. “Mito y realidad en las leyes de po-
blación de Indias”. En Francisco de Icaza Dufourt (coord.). 
Recopilación de las leyes de los reynos de Indias. Ciudad de 
México: Porrúa, 1987.

Friede, Juan. Bartolomé de Las Casas: precursor del anticolonialis-
mo. México: Siglo Veintiuno Editores, 1974.

Galmés, Lorenzo. Bartolomé de Las Casas. Defensor de los derechos 
humanos. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1982.

García Ponce, Gabriel David. Del único y múltiple modo de evange-
lizar. La misión en defensa de la vida, Tesis de Maestría, 
Facultad de Teología “Nossa  senhora da Assuncao”, Sao 
Paulo, Brasil. 1994,

García, Emilio. “Bartolomé de las Casas y los derechos humanos”. 
En Maceiras Fafián, Manuel y Luis Méndez Francisco 
(coord.). Los Derechos Humanos en su origen. La República 
Dominicana y Antón Montesinos. Barcelona: Editorial San 
Esteban, 2017.

http://fama2.us.es/fde/2010/vidaYEscritosdeFrayMartolomeDeLasCasasT1.pdf
http://fama2.us.es/fde/2010/vidaYEscritosdeFrayMartolomeDeLasCasasT1.pdf


250

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Ginés de Sepúlveda, Juan. Demócrates Segundo o de las justas cau-
sas de la guerra contra los Indios. Edición crítica bilingüe, 
traducción castellana, introducción, notas e índices por 
Ángel Losada. Madrid: Consejo Superior de Investigacio-
nes Científicas, Instituto Francisco de Vitoria, 1984.

González Casanova, Pablo (coord.), 1994. El pensamiento lascasia-
no en la conciencia de América y Europa, unam, Ciudad 
de México.

Gutiérrez Merino, Gustavo. En busca de los pobres de Jesucristo. El 
pensamiento  de Bartolomé de las Casas. Lima: Instituto 
Bartolomé de las Casas y Centro de Estudios y Publicacio-
nes, 2011.

Hanke, Lewis. “Estudio preliminar”. Historia de las Indias, vol. I 
México: Fondo de Cultura Económica, 2017.

Hanke, Lewis. La humanidad es una. Ciudad de México: Fondo de 
Cultura Económica, 1985. En http://www.gabrielbernat.
es/espana/leyes/requerimiento/r1513/r1513.html Consul-
tado el 6 de agosto de 2020.

Hernández, Bernat. Bartolomé de las Casas. Barcelona: Taurus, 
Fundación Juan March, 2019.

Icaza Dufourt, Francisco de. Recopilación de leyes de los reinos de 
Indias. Estudios histórico-jurídicos. México: Miguel Ángel 
Porrúa, 1987.

José Guiteras, Pedro. Historia de la isla de Cuba, Habana. Edición 
corregida inédita por el autor, intr. Fernando Ortiz, t. II., 
1928.  www.cervantesvirtual.com › descargaPdf › historia-
de-la-i... (21.04.20)

Konetzke, Richard. América Latina: II La época colonial. México: 
Editorial Siglo Veintiuno, 1972.

Las Casas, Bartolomé de. Apologética historia sumaria I, II, Funda-
ción el Libro Total. Ciudad de México: unam, 1966.

Las Casas, Bartolomé de. Apología o Declaración y Defensa univer-
sal de los derechos del hombre y de los pueblos. Salamanca: 
Editorial Junta de Castilla y León, 2000. https://www.

https://www.saavedrafajardo.org/Archivos/LIBROS/Libro0054.pdf


Bibliografía

251

saavedrafajardo.org/Archivos/LIBROS/Libro0054.pdf  
(29.03.2025)

______. Del único modo de atraer a todos los pueblos a la verdadera 
religión, advertencia preliminar de Agustín Millares Carlo, 
Introducción de Lewis Hanke. Ciudad de México: Fondo de 
Cultura Económica, Colección popular 137, 2017.

______. Tratados, I, prólogo de Lewis Hanke y Manuel Jiménez 
Fernández, transcripción de Juan Pérez de Tudela y traduc-
ción de Agustín Millares Carlo y Rafael Moreno. México: 
Fondo de Cultura Económica, 2018.

______. Historia de las Indias, Volúmenes I, II, III, edición de 
Agustín Millares Carlo, estudio preliminar de Lewis 
Hanke. México: Fondo de Cultura Económica.

Las Casas, Bartolomé de. Brevísima relación de la destrucción de las 
Indias, edición publicada por Isacio Pérez Fernández. Ma-
drid: Editorial Tecnos, 1992.

Las Casas, Bartolomé de. Historia de las Indias, Vols. I, II, III. Ciu-
dad de México: Fondo de Cultura Económica, 2017.

Las Casas, Bartolomé de. Obras escogidas de fray Bartolomé de las 
Casas, Vol. V, Opúsculos, Cartas y Memoriales. Madrid: 
Biblioteca de Autores Españoles desde la formación del 
lenguaje hasta nuestros días, 1958.

Las Casas, Bartolomé de. Tratados I. México: Fondo de Cultura 
Económica, 2018.

Las Casas, Bartolomé de. Tratados II. México: Fondo de Cultura 
Económica, 2017. Las Casas, Bartolomé. De regia potestate 
o Derecho de autodeterminación, edición crítica bilingüe por 
Luciano Pereña, Prendes Vidal Abril y Joaquín Azcárraga. 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
Instituto de Cultura Hispánica, 1969.

León Portilla, Miguel. Humanistas de Mesoamérica. Ciudad de 
México: fce, El Colegio Nacional, unam, 2017.

______, León-Portilla, Miguel. Francisco Tenamaztle. Primer 
guerrillero de América defensor de los derechos humanos. 
México: Diana, 2005.

https://www.saavedrafajardo.org/Archivos/LIBROS/Libro0054.pdf


252

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Linares Maza, Antonio. Bartolomé de las Casas. Un andaluz en el 
Nuevo Mundo. Málaga: Arguval, 1993.

Lipschutz, Alejandro. El problema racial en la conquista de Améri-
ca. México: Editorial Siglo Veintiuno, 1975.

Llorente, Juan Antonio, 1822, Colección de las obras del ve-
nerable obispo de Chiapa, Bartolomé de las Casas, 
Tomo Segundo, París. http://cdigital.dgb.uanl.mx/
la/1080018280_C/1080018281_T2/1080018281_
MA.PDF (29.03.25)

López de Gómara, Francisco. Historia general de las Indias. Barce-
lona: Orbis, 1985.

López-Cano, María de Pilar. La Iglesia en Nueva España. Pro-
blemas y perspectivas de investigación. México: unam, 
Instituto de Investigaciones Históricas, 2012. En https://
www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/
libros/iglesiane/iglesia012.pdf,  publicado el 8 de noviem-
bre de 2012.

Losada, Ángel. “Observaciones sobre la ‘Apología’ de fray Bartolomé de 
las Casas (respuesta a una consulta)”. Cuadernos Americanos, 
año xxxvi, Vol. CCXII, No. 3 (mayo-junio, 1977).  http://
www.cialc.unam.mx/ca/CuadernosAmericanos.1977.3/
CuadernosAmericanos.1977.3.pdf(29.03.2025)

Losada, Ángel. Apología de Juan Ginés de Sepúlveda contra Fray Bar-
tolomé de las Casas y de Fray Bartolomé de las Casas contra 
Juan Ginés de Sepúlveda. Madrid: Editora Nacional, 1970.

Losada, Ángel. Fray Bartolomé de las Casas a la luz de la moderna 
crítica histórica. Madrid: Editorial Tecnos, 1970.

Lucena Salmoral, Manuel. s. f. “Instrucciones dadas a los padres de 
la Orden de San Jerónimo, fray Luis de Figueroa, fray Ber-
nardino de Manzanedo y fray Alonso de Santo Domingo, 
para la reformación de las Indias, 1516”. uah, Manuscri-
to, Archivo General de Indias, Indiferente General, 415, 
libro 2º http://www3.uah.es/cisneros/carpeta/images/
pdfs/261.pdf  (29.03.2025).

http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080018280_C/1080018281_T2/1080018281_MA.PDF
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080018280_C/1080018281_T2/1080018281_MA.PDF
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080018280_C/1080018281_T2/1080018281_MA.PDF
http://www.cialc.unam.mx/ca/CuadernosAmericanos.1977.3/CuadernosAmericanos.1977.3.pdf
http://www.cialc.unam.mx/ca/CuadernosAmericanos.1977.3/CuadernosAmericanos.1977.3.pdf
http://www.cialc.unam.mx/ca/CuadernosAmericanos.1977.3/CuadernosAmericanos.1977.3.pdf


Bibliografía

253

Maceiras Fafián, Manuel y Méndez Francisco, Luis (Coords.). Los 
derechos humanos en su origen. La República Dominicana y 
Antón Montesinos. Barcelona: San Esteban, 2017.

Maestre Sánchez, Alfonso. “Todas las gentes del mundo son hom-
bres. El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas 
(1474-1566) y Juan Ginés de Sepúlveda (1490-1573)”. Ma-
drid: Universidad Complutense de Madrid, 2004.

Martínez, José Luis. Hernán Cortés. Ciudad de México: Fondo de 
Cultura Económica, 2017.

Martínez, Manuel. Fray Bartolomé de las Casas y sus contemporá-
neos. Ciudad de México: Librería Parroquial, 1980.

Navarro, Bernabé. Filosofía y cultura novohispanas. México: Insti-
tuto de Investigaciones Filosóficas, unam, 1998.

Ordorica Robles, Guillermo. Hernán Cortés y Bartolomé de las 
Casas; por un México reconciliado, México: Universidad 
Autónoma de Ciudad Juárez, 2013.

Orique, David. “Un muy breve relato de una vida muy larga: 
Bartolomé de Las Casas (1484-1566)”. Itinerantes: Re-
vista de Historia y Religión, no. 7 (2017): pp. 83-105. 
file:///C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-UnMu-
yBreveRelatoDeUnaVidaMuyLarga-6340179%20(5).pdf  
(29.03.2025)

Palacios Martín, Bonifacio. “Los dominicos y las órdenes mendicantes 
del siglo XIII, Universidad Complutense, 1996”. file:///C:/
Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-LosDominicos-
YLasOrdenesMendicantesEnElSigloXIII-554299%20(1).
pdf  (29.03.25)

Parisch, Helen-Rand y Harold E. Weidman. Las Casas en México. 
Historia y obra desconocida. México: Fondo de Cultura 
Económica, 1992.

Pedro, José Guiteras, 1928, Historia de la isla de Cuba, t. II. www.
cervantesvirtual.com  › descargaPdf › historia-de-la-i... 
(29.03.20) 

Pérez Fernández, Isacio. “Estudio preliminar”. En Bartolomé de las 
Casas, Brevísima  relación de la destrucción de las Indias. 

file:///C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-UnMuyBreveRelatoDeUnaVidaMuyLarga-6340179%20(5).pdf
file:///C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-UnMuyBreveRelatoDeUnaVidaMuyLarga-6340179%20(5).pdf
file:///C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-LosDominicosYLasOrdenesMendicantesEnElSigloXIII-554299%20(1).pdf
file:///C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-LosDominicosYLasOrdenesMendicantesEnElSigloXIII-554299%20(1).pdf
file:///C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-LosDominicosYLasOrdenesMendicantesEnElSigloXIII-554299%20(1).pdf
file:///C:/Users/josemanuel/Downloads/Dialnet-LosDominicosYLasOrdenesMendicantesEnElSigloXIII-554299%20(1).pdf


254

Fray Bartolomé, ombudsman-defensor de derechos humanos de América

Madrid: Editorial Tecnos, colección Clásicos del Pensa-
miento, Tercer Milenio, 2008.

Pérez Fernández, Isacio. Bartolomé de las Casas en el Perú. El es-
píritu lascasiano en la primera evangelización del imperio 
arcaico (1531-1573). Perú: Centro de Estudios Rurales An-
dinos Bartolomé de las Casas, 1986.

Pérez Fernández, Isacio. Fray Bartolomé de las Casas Defensor de 
los indios a defensor de los negros. Salamanca: Editorial San 
Esteban, 1984.

Pérez Fernández, Isacio. Bartolomé de las Casas ¿contra los negros? 
Revisión de una leyenda. Madrid: Editorial Mundo Negro, 
Ediciones Esquila, 1991.

______. Bartolomé de Las Casas: viajero por dos mundos. Su figura, 
su biografía, su personalidad. Cuzco, Centro de Estudios 
Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas, 1998.

Pizarro Zelaya, Antonio. “Leyes de Burgos: 500 años”. Diálogos Re-
vista Electrónica de Historia, vol. 14, núm. 1 (febrero-agosto, 
2013). https://www.redalyc.org/pdf/439/43925651005.
pdf (29.03.2025)

Ramírez, José Fernando. Vida de Fray Toribio de Motolinía. Méxi-
co: Editorial Porrúa, 1944.

Ramos, Demetrio. El hecho de la conquista en América, Presen-
tación. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, 1983.

Ruiz Sotelo, Mario. Crítica de la razón imperial. La filosofía política 
de Bartolomé de las Casas. México: Editorial Siglo XXI, 2010.

Sánchez Domingo, Rafael. “Las Leyes de Burgos de 1512 y la 
Doctrina jurídica de la Conquista”.  Revista Jurídica de 
Castilla y León, No. 28 (septiembre de 2012). file:///C:/
Users/josemanuel/Downloads/Sanchez+Domingo-
Leyes+de+Burgos%20(1).pdf (29.03.2025)

Sánchez Macgrégor. Colón y Las Casas. México: Facultad de Filosofía 
y Letras, Universidad Nacional Autónoma de México, 1991.

https://www.redalyc.org/pdf/439/43925651005.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/439/43925651005.pdf
file:///C:\Users\josemanuel\Downloads\Sanchez+Domingo-Leyes+de+Burgos%20(1).pdf
file:///C:\Users\josemanuel\Downloads\Sanchez+Domingo-Leyes+de+Burgos%20(1).pdf
file:///C:\Users\josemanuel\Downloads\Sanchez+Domingo-Leyes+de+Burgos%20(1).pdf


Bibliografía

255

Subirats, Eduardo. El Continente vacío. El Continente vacío. La con-
quista del Nuevo Mundo y la conciencia moderna. Ciudad 
de México: Siglo Veintiuno Editores, 1994.

Torre Rangel, Jesús Antonio de la. El uso alternativo del derecho por 
Bartolomé de las Casas. México: Universidad Autónoma 
de Aguascalientes, 1996.

Vallejo García-Hevia, José María. Vasco Núñez de Balboa. Reflexio-
nes sobre su proceso, condena y muerte. México: Instituto 
de Investigaciones Jurídicas, unam, 2015. https://biblio.
juridicas.unam.mx/bjv/detalle-libro/3883-vasco-nunez-
de-balboa-reflexiones-sobre-su-proceso-condena-y-muerte 
(29.03.2025)

Vargas Machuca, Bernardo. El P. Bartolomé de las Casas. La des-
trucción de las Indias. París: Librería de la Vda. De Ch. 
Bouret, 1946.

Williamson, Edwin. Historia de América Latina. Sección de Obras 
de Historia, Traducción de Gerardo Noriega Rivero, Méxi

Yánez, Agustín. Doctrina, prólogo y selección de textos (de Fray Barto-
lomé de las Casas). México. 1941. 

Yáñez, Agustín. Fray Bartolomé de las Casas. Doctrina. Ciudad de 
México: unam, 1942.

Yáñez, Agustín. Fray Bartolomé de las Casas. El conquistador con-
quistado. Ciudad de México: Ediciones Xóchitl, 1942.

Zavala, Silvio (coord.). Symposium. Fray Bartolomé de las Casas. 
Trascendencia de su obra y doctrina. Ciudad de México: 
unam, 1985.

Zavala, Silvio. “Aspectos formales de la controversia entre Sepúlveda 
y Las Casas, en Valladolid, a mediados del siglo xvi”, en 
Cuadernos Americanos, año xxxvi, vol. CCXII, número 3 
(mayo-junio, 1977).

Zavala, Silvio. Filosofía de la Conquista. Ciudad de México: Fondo 
de Cultura Económica, 1972.

https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv/detalle-libro/3883-vasco-nunez-de-balboa-reflexiones-sobre-su-proceso-condena-y-muerte
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv/detalle-libro/3883-vasco-nunez-de-balboa-reflexiones-sobre-su-proceso-condena-y-muerte
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv/detalle-libro/3883-vasco-nunez-de-balboa-reflexiones-sobre-su-proceso-condena-y-muerte


FRAY BARTOLOMÉ, OMBUDSMAN-DEFENSOR
DE DERECHOS HUMANOS  DE AMÉRICA

Primera edición 2025
(versión electrónica)

El cuidado y diseño de la edición estuvieron
a cargo del Departamento Editorial 
de la Dirección General de Difusión y Vinculación
de la Universidad Autónoma de Aguascalientes.


	OLE_LINK1

