Lw Bt libros .‘
DIFUSION Y
' uincuLacion uaa

UNIUERSIDAD auTonoma EDITORIAL UNIUERSIDAD auTonoma
DE aGUASCALIENTES DE aGUASCALIENTES

Este capitulo forma parte del libro:

§ Mosaico feminista
f Tejiendo conocimiento a través de las
) culturas
Feminist Mosaic
Weaving Knowledge Across Cultures

Gloria Gonzalez-Lopez
(Coordinadora)

Numero de edicion: Primera edicidon electrdénica
Editorial(es):
e Universidad Auténoma de Aguascalientes

Pais: México

ARo:2024

Paginas: 490 pp.
Formato: PDF

ISBN: 978-607-2638-05-1

DOI:
https://doi.org/10.33064/UAA/978-607-2638-05-1

Licencia CC:

[@0Se)

Disponible en:

libreriavirtual.uaa.mx

https://libros.uaa.mx/uaa/catalog/book/363



https://doi.org/10.33064/UAA/978-607-2638-05-1
https://libros.uaa.mx/uaa/catalog/book/363

: ENOUG :
:,ON‘&EDIIE is
OMBA
R\VE&MCELLE:T[I:UEE EN 0 UG’“ !
; —_— ==—




Un analisis critico del Combahee Rlver
Collective y el feminismo ne
de Ios anos 1960s-19 Os

Parker Kirlew

veintipocos afos, que nacid y crecidé en Texas, que se

identifica como lesbiana y que tiene interés en dis-
cutir cuestiones que han impactado el éxito de las femi-
nistas negrasy la liberacién lésbica. Como feminista negra,
espero que este ensayo contribuya a las conversaciones
sobre el maltrato hacia las feministas negras en los movi-
mientos “en pro de la raza negra”. La historia ha hecho
evidente que, si bien las ideas feministas negras han sido
recibidas con hostilidad cuando se ha intentado integrar-
las con otros movimientos sociales, también han sido re-
chazadas cuando se han afirmado como ideologia pro-
pia; sin embargo, grupos como el Colectivo del Rio
Combahee (conocido en inglés como Combahee River
Collective) han demostrado que las feministas negras
han encontrado refugio entre ellas mismas a lo largo de
la lucha por la liberacién.' La declaracién del Combahee
River Collective que fue publicada en 1977 aborda con-
ceptos clave de politica identitaria, feminismo negro, les-
bianismo negro, liberaciéon negra y los diferentes obsta-
culos que se interponen en el camino de la liberacion
feminista negra.? A finales del siglo xx y hasta la actuali-
dad, el Combahee River Collective ha sido fundamental
para inspirar politicas, disciplinas, activismo y discursos
feministas negros. Este ensayo critico sostiene que, si

Escribo este ensayo como mujer negra cisgénero de



bien el Combahee River Collective inspird la creacion de
movimientos tal como Black Lives Matter, siempre ha
existido un discurso que gira en torno a la liberacion de
las feministas y lesbianas negras.

Ante el abismo de disparidades socioecondémicas
cada vez mayor entre las mujeres negras y otros grupos
poblacionales en los Estados Unidos, el Combahee River
Collective se formd en Boston, Massachusetts en 1974. En-
tre las décadas de 1960 y 1970, Estados Unidos viviod la se-
gunda ola del feminismo, pero las feministas negras no
fueron incluidas ni consideradas en esta lucha por la libe-
racion. Estados Unidos experimentaba un tenso cambio
en las dinamicas culturales mientras que al mismo tiempo
el movimiento por los derechos civiles, los Black Panthers
y el nacionalismo negro se afianzaban; todos ellos inspira-
ron muchas de las ideologias politicas del colectivo. Frus-
tradas por la falta de intervenciones que cuestionaran el
racismo en el movimiento feminista y por la ausencia ge-
neralizada de inclusion en los demas movimientos progre-
sistas que recorrian el pais, Demita Frazier, Beverly Smithy
Barbara Smith decidieron expresar sus inquietudes en la
declaraciéon del Rio Combahee, CRC (por sus siglas en in-
glés). El objetivo principal de la organizacién en conjunto,
y de su declaracién en particular, era “[luchar] contra la
opresion racial, sexual, heterosexual y de clase” (CRC 2015,
1). Este objetivo era especialmente progresista para su
época, ya que buscaba no soélo erradicar el racismo, sino
también la misoginia, ambos enemigos comunes de la
autonomia de las mujeres negras en Estados Unidos. Ade-
mas, el manifiesto pretendia abordar la idea de la hetero-
normatividad en la cultura negra. En una identidad tan
firmemente cimentada en ideales protestantes tradicio-
nales del selfy la santidad del matrimonio, abordar la ho-
mofobia en los valores de la cultura negra era un plantea-
miento muy adelantado a su tiempo. La postura tradicional
“Pro-Black” de esa época implicaba el fortalecimiento dela
unidad familiar negra. La idea radical de la liberacion de las
lesbianas negras todavia inspira al pensamiento negro femi-
nista y lésbico en la actualidad, a medida que continua la lu-
cha por normalizar las identidades LGBT en la cultura negra.

Debido a los complejos legados de exclusion en el fe-
minismo de la segunda olay el movimiento “Pro-Black”, es
importante hablar sobre el enfoque, o |a falta de él, en los

68 Mosaico feminista



servicios centrados en las mujeres negras durante la déca-
da de 1970. Quedaban décadas de trabajo por hacer en
cuanto a la formacion de establecimientos centrados en
las mujeres negras. Tal y como la declaracion lo explica, en
esa época no existia ningun refugio para mujeres que ha-
bian vivido violencia en Boston. Al no tener a quién recu-
rrir, las mujeres negras crearon establecimientos destina-
dos a servir a la poblacidon en general, prestando especial
atencioén a las mujeres negras. Saint Charles Lockett, por
ejemplo, fue una exitosa empresaria y capitalista negra
gue contrataba a madres que recibian subsidios estatales.
Lockett comprendié que a las mujeres negras se les consi-
deraba en el “fondo de la economia capitalista estadouni-
dense"y tenia un plan para cambiar esto (CRC 2015, 3). Ella
estaba rodeada de obstaculos, ya que estaba inmersa en
un campo dominado por hombres blancos. De hecho,
Lockett tendria que persuadir a las empresas para que le
otorgaran contratos de venta por ser mujer negra (Moten
2016, 113). También declard explicitamente que su empresa
era una “empresa con animo de lucro”, lo que sugiere que
estaria dispuesta a tomar las medidas necesarias para ase-
gurar el éxito de su negocio.

Por el contrario, las mujeres del Combahee River
Collective se identificaban como socialistas porque creian
que el trabajoy las ganancias deberian beneficiar a quienes
realmente trabajan, no a las personas en roles de supervi-
sion, direccion general o a rangos elevados a nivel ejecutivo
(CRC 2015, 5). No obstante, creo que Lockett aplicaba valo-
res socialistas, ya que tenia la vision de asegurarse de que
todas sus empleadas, que eran mujeres que recibian asis-
tencia publica, pudieran encontrar un empleo remunera-
do. Al igual que las mujeres del Colectivo, Lockett tenia en
cuenta las “implicaciones de la raza y la clase, asi como de
sexo"” a la hora de gestionar el proceso de empleo (CRC 2015,
5). Ella veia su empresa como una puerta de acceso al éxito
econdmico para la comunidad negra, que era otra idea im-
portante para quienes pertenecian a dicho colectivo. En dl-
tima instancia, creo que, si Lockett y las mujeres del colecti-
vo hubiesen coincidido en el camino, hubieran aprendido
mutuamente, porque los suenos de Lockett de mejorar la
situacion para las mujeres negras y para las mujeres en ge-
neral estan directamente relacionados con los suefios eco-
némicos del Colectivo del Rio Combahee. Dicho esto, es

Un anélisis critico del Combahee River Collective 69



probable que Lockett se sintiera inspirada por la declara-
cion porque ella también pretendia mejorar la vida de
aquellos para quienes “la opresion racial y sexual son deter-
minantes significativos en su vida laboral/econémica” (CRC
2015, 5). Esto se ve explicitamente al examinar sus andares
hacia la inclusiéon y la prosperidad econémica. En resumen,
seria extremadamente dificil, por no decir que practica-
mente imposible, identificarse plenamente como capitalis-
ta con los exhaustivos propdsitos de ofrecer a las mujeres
negras y a otras mujeres de color una oportunidad para
mejorar su situacion econémica.

Si bien el término oficial “interseccionalidad” no se
desarrollé hasta 1989 en la obra de Kimberlé Crenshaw
Desmarginalizar la interseccion entre raza y sexo. Una cri-
tica feminista negra a la doctrina sobre antidiscrimina-
cion, a la teoria feminista y a las politicas antirracistas, las
opresiones superpuestas siempre han impactado las ex-
periencias de vida de las mujeres negras. La declaracion
del Combahee River Collective explica a fondo la idea de
interseccionalidad, aunque no explicitamente. Las auto-
ras afirman que encuentran dificultades cuando intentan
“separar la raza, de la clase, de |la opresidn sexual” porque
éstas se “experimentan simultaneamente” (CRC 2015, 4) al
vivir como mujeres negras. Las historias contadas por otras
mujeres negras, como Frenchie Bell, una trabajadora del
sector manufacturero, también muestran una realidad
econdmica condenatoria para las personas que se en-
cuentran dentro de los limites interseccionales. Asignada
a una linea de ensamblaje, dominada por hombresy sin la
capacitacion adecuada, Bell sufria represalias por parte de
las personas que la supervisaban cada vez que no podia
seguir el ritmo de trabajo de sus pares. Ella protestd ante
un consejo de evaluacidn, sin embargo, el consejo “no era
lo suficientemente sofisticado para atender [y resolver] las
guejas interseccionales que giraban en torno a larazay el
género” por lo que no se le otorgd la justicia necesaria a
Bell (Moten 2016, 112). Crenshaw anade una critica econé-
mica cuando saca a colacion una historia similar a la de la
carrera profesional de Lockett, en la que seflala que las
mujeres negras no fueron contratadas en General Motors
hasta 1964, antes del Combahee River Collective. Aunque
la declaracion del CRC no inspiré cambios en General
Motors, sirve para contextualizar aun mas la historia de

70 Mosaico feminista



Lockett como mujer negra en el sector manufacturero en
las décadas de 1960 y 1970. La historia de General Motors
también demuestra como las diferentes expresiones de
desigualdad se han intersectado —y por mucho tiempo—
antes de que se formara el colectivo en la década de 1970,
y antes de que Crenshaw acufara el término interseccio-
nalidad a fines de la década de 1980.

Mas alla de hacer hincapié en las disparidades econé-
micas que viven las mujeres negras en especifico, tanto
Crenshaw como el Combahee River Collective distinguen
las experiencias de las mujeres negras de las de las muje-
res blancas. Crenshaw ofrece una observacion extraordi-
naria al indicar que las mujeres blancas no necesitan ha-
cer referencia a su raza cuando denuncian discriminacion
porque las personas blancas no son discriminadas por su
raza (Crenshaw 1989, 144). Por otro lado, cuando las muje-
res de raza negra son discriminadas, se ven obligadas a
cuestionarse si la discriminacion se debe a su raza, a su
género u otra categoria de identidad, como la sexualidad.
Este escenario ejemplifica perfectamente lo que significa
el término interseccionalidad para una mujer negra o
cualquier persona de color (persona no blanca).® El impac-
to distingue las preocupaciones del feminismo negro de
las del feminismo blanco o mainstream debido a que las
mujeres negras se enfrentan a “implicaciones de raza y
clase, ademas del sexo” (CRC 2015, 5). Las realidades desa-
fiantes creadas por las opresiones interseccionales crea-
ron relaciones complejas entre las mujeres negrasy el mo-
vimiento feminista blanco de la década de 1970.

Durante esta época, existian movimientos feminis-
tas simultaneos, mientras tanto las mujeres de color
—women of color— luchaban por crear sus propios es-
pacios de empoderamiento.* Para las mujeres negras,
era necesario crear un movimiento distinto porque mu-
chas se sentian “rechazadas, ignoradas o cosificadas por
las mujeres blancas” (Breines 2002, 1096). Esta percep-
cion de exclusion reafirma la relevancia de las politicas de
identidad y como este concepto, identity politics, cred un
espacio para las mujeres negras en las décadas de 1960 y
1970. El Combahee River Collective fue una de las prime-
ras organizaciones en utilizar este término. Las mujeres
blancas intentaron descartar el verdadero significado de
lo que representan las politicas de identidad. La auténti-

Un anélisis critico del Combahee River Collective 71



ca definicion de las politicas identitarias es que “las poli-
ticas mas profundas y potencialmente mas radicales
surgen directamente de [la] identidad [de quienes son
el centro de dicha preocupacion]” (CRC 2015, 4). Para ex-
plicarlo, Breines habla de cémo las mujeres blancas re-
conocieron las politicas de identidad a finales de la dé-
cada de 1960, pero no la definieron de un modo en que
fuera aplicable a las mujeres no blancas o que mantuvie-
ra su significado original (Breines 2002, 1097). Aunque
parecia que las mujeres blancas estaban dispuestas a
realmente comprender la politica identitaria, continua-
ban definiéndola como algo que beneficiaria a la agenda
de grupos de raza blanca.

Asi, las feministas lesbianas negras sintieron que era
necesario crear sus propias coaliciones feministas para
conseguir que sus identidades Unicas estuvieran repre-
sentadas en la esfera publica. La iconica activista Barbara
Smith lo explica perfectamente cuando afirma que ser
una mujer feminista y de raza blanca es sumamente dife-
rente a lo que significa ser una feminista y/o lesbiana de
raza negra (Breines 2002, 1113). Ademas, en su emblemati-
ca presentacion en una conferencia en 1979 titulada “Las
herramientas del amo nunca desmantelaran la casa del
amo” Audre Lorde sostiene que las personas no pueden
vencer a sus opresores utilizando las mismas herramien-
tas que ellos utilizaron para oprimirles, pero si pueden ven-
cerlos con fortaleza. Lorde propone que las feministas ne-
gras y las lesbianas negras han tenido que “valerse por si
mismas, impopulares y a veces denigradas” a lo largo de
su lucha por la liberacion (Lorde 2002, 108). Este ejemplo
clave de politicas de identidad no solo demuestra una in-
mensa fortaleza, sino que también pone de manifiesto los
obstaculos a los que se enfrentaron las mujeres negras
para poder estar presentes en determinados espacios. La
declaraciéon del Combahee River Collective aflade que las
“politicas de identidad” permiten lograr que se consigan
descubrimientos a profundidad ya que quienes pertene-
cen a las comunidades poseen la informacion mas com-
pleta sobre los problemas a los que se enfrentan. Creen
que lo anterior es revolucionario para las mujeres negras
porque “es obvio, al observar todos los movimientos politi-
cos gque les han precedido [a las mujeres negras], que na-
die es mas digno de liberaciéon que ellas” (CRC 2015, 4). A la

72 Mosaico feminista



par con las ideas de Lorde, las politicas de identidad han
proporcionado una gigantesca cantidad de éxitos a las co-
munidades marginadas, tal como son las mujeres negras.
Sin la fuerza de voluntad y la politica identitaria, el Comba-
hee River Collective y otras organizaciones similares no ha-
brian construido una plataforma de empoderamiento.

No obstante, el impulso en pro del empoderamiento
dentro de la comunidad negra no siempre fue un frente
unido contra la opresién. Por ejemplo, la declaracién del
Combahee River Collective reconoce la reticencia de los
hombres negros a apoyar el movimiento feminista negro.
Critican esta postura afirmmando que las acusaciones de
que el feminismo negro provocara una division entre las
personas negras, “son [s6lo] poderosos elementos disuasi-
vos” para un movimiento de mujeres negras. Ademas,
Keeanga-Yamahtta Taylor (2020) da ejemplos de como el
sexismo se manifiesta en los espacios negros, ya que no
era raro que los hombres negros estuvieran en desacuer-
do con que las mujeres negras abortaran, Unicamente
porque pensaban que era un método de genocidio negro
(10). Teniendo en cuenta estas realidades, el Combahee
River Collective considerd necesario que las mujeres ne-
gras crearan sus propios espacios ya que los espacios di-
rigidos por hombres negros o mujeres blancas eran racis-
tas, sexistas o una combinacién de ambos (8). Al igual
que las mujeres blancas, los hombres negros solian excluir
a las mujeres negras, ya que la historia ha demostrado que
la liberacion de las mujeres negras ha sido un punto de
divergencia en general, excepto para las mujeres negras.
Ademas, las relaciones entre hombres negros y mujeres
blancas crearon un interesante dilema en los espacios fe-
ministas. Ademas de sortear las posturas divisivas que
muchos hombres negros mantenian contra el feminismo,
las mujeres negras del movimiento también tuvieron que
lidiar con las complejidades creadas por las relaciones in-
terraciales.

La romantizacion de las parejas interraciales en las re-
des sociales, la pornografia violenta y con motivos raciales
y la musica han fomentado que los hombres negros bus-
qguen relaciones sexuales y romanticas con mujeres no ne-
gras, en su mayoria blancas. Por ejemplo, a las mujeres
negras se las ha pintado como demasiado francas o inclu-
so combativas, mientras que a las mujeres blancas se las

Un anélisis critico del Combahee River Collective 73



ha visto como sumisasy de voz suave. Erica C. Childs (2005)
anNade que cuando los hombres negros eligen a mujeres
blancas, las mujeres negras lo entienden como que los
hombres negros valoran mas a las mujeres blancasy, por
lo tanto, las tratan mejor que a las mujeres negras (554).
Ademas, algunas personas estaban convencidas de que
las mujeres negras podrian estar resentidas con las muje-
res blancas por salir con hombres negros, y algunas acusa-
ron a las relaciones interraciales de provocar una ruptura
entre ambos grupos, mujeres negras y mujeres blancas.
Estudios de investigaciéon demuestran que las mujeres
negras son las que tienen los niveles mas elevados de opo-
sicion a las relaciones interraciales entre hombres negros
y mujeres blancas (Childs 2005, 545). Esto se ha atribuido a
la baja calidad de trato humano que reciben las mujeres
negras cuando salen con hombres negros, en compara-
cion con aquella que reciben las mujeres blancas cuando
salen con hombres negros. La respuesta a esta diferencia
de trato alimenta la idea de la “mujer negra enojada” —an-
gry black woman— que a menudo se describe como una
aguafiestas amargada, pero esto es un malentendido sig-
nificativo, ya que los testimonios de las mujeres negras se-
fRalan lo contrario. Una mujer negra describe a los hom-
bres negros que salen con mujeres blancas de la siguiente
manera:

Como mujer negra, es suficientemente dificil tener
que tratar con blancos que [actuan] como si [la gente
negra] fueran inferiores, pero es aln mas duro que tus
propios hombres actien como si las personas blancas
fueran mejores y elijan sistematicamente a las muje-
res blancas en vez de a ti; es dificil no enojarse porque
parece como si nadie apreciara tu valia como mujer.
Creces con estos hombres toda tu vida, pero luego no
eres lo suficientemente buena [good enough] para
convertirse en esposa ..es irrespetuoso y degradante.
(Childs 2005, 554)

Entonces, (qué papel desempenan los hombres ne-
gros en el feminismo negro?, ;es un papel positivo o nega-
tivo? Las mujeres del Combahee River Collective lo abor-
dan brevemente en la declaracion. Dicen que ellas “son
solidarias con los hombres negros progresistas y no abo-

74 Mosaico feminista



gan por el fraccionamiento que exigen las mujeres blan-
cas separatistas” (CRC 2015, 4). Ahora la pregunta es ;como
ha inspirado cambios el colectivo para los hombres negros
en torno al feminismo negro? Mas concretamente, ;qué
esfuerzos del colectivo han sido exitosos en la integracion
de los hombres negros en el movimiento feminista negro?
Y ¢qué esfuerzos no han sido exitosos?

Como ya se ha dicho, las décadas de 1960 y 1970 estu-
vieron llenas de cambios relacionados con el movimiento
por los derechos civiles, los Black Panthers y el nacionalis-
Mo negro; todos los anteriores inspiraron muchas de las
ideologias politicas del colectivo. Sin embargo, en particu-
lar, los Black Panthers rara vez se mencionan en el discur-
so feminista negro. En una innovadora coleccién de ensa-
yos, Devon Carbado (1999) explica cémo los Black Panthers
lucharon por integrar el pensamiento feminista en su poli-
tica, a pesar de ser una organizacion descrita como pa-
triarcal y heteronormativa (360). Huey P. Newton, cofunda-
dor del Partido de los Black Panthers, también aborda en
uno de sus ensayos la importancia de que los hombres
negros se solidaricen con las mujeres negras, feministas y
lesbianas en uno de los ensayos de dicha pionera antolo-
gia. En una mesa de discusion titulada “Ode to Our Femi-
nist Foremothers: The Intersectional Black Panther Party
History Project on Collaborative Praxis and Fifty Years of
Panther History”, cuatro historiadoras negras recurren al
legado intelectual del Combahee River Collective para ex-
plorar la interseccionalidad en el partido de los Black Pan-
thers> Las historiadoras explican que Newton sostiene
gue los esfuerzos de la comunidad gay, las mujeres y los
esfuerzos en contra del racismo forman parte del mismo
movimiento, lo sepan o no. Para lograr la liberacién para
todas las personas, él exige, en aquel entonces, los hom-
bres negros se solidaricen con el activismo de las mujeres
negras, las comunidades gay vy las lesbianas, a través de su
activismo, discurso y comunidad (Phillips 2017, 360). Me
parece gque esta postura puede conectarse aun mas con
los ideales socialistas del Combahee River Collective por-
que el socialismo prospera cuando se centra en la comu-
nidad.

Tanto el Partido de los Black Panthers como el Com-
bahee River Collective creen en la politica socialista vy,
como verdaderos socialistas, creen que una revolucién so-

Un anélisis critico del Combahee River Collective 75



cialista es también una revolucién feminista y antirracista.
Al pensar en la politica como coalicional, multifacética e
interseccional, la liberaciéon estara garantizada (CRC 2015,
4). Como socialistas, el Combahee River Collective necesi-
taba hombres progresistas como Newton para luchar ac-
tivamente por la liberacién de las mujeres negras; sin em-
bargo, esto no fue nada facil de lograr porque mientras las
mujeres negras luchan con los hombres negros contra el
racismo, también luchan contra los hombres negros con-
tra el sexismo (CRC 2015, 5). Dicho esto, los hombres ne-
gros deben aliarse con el movimiento feminista negro
para conseguir un verdadero empoderamiento. Los hom-
bres negros siempre han estado en primera linea de los
movimientos negros, y contindan estandolo con iniciati-
vas como #BlackLivesMatter. Cabe sefalar que los hom-
bres negros se ven afectados de manera desproporciona-
da por la injusticia racial. Calificados injustamente como
martires, un gran nimero de personas conocen los nom-
bres de Emmett Till, Eric Garner y George Floyd. Si bien sus
nombres son poderosos y todos deberian gritarlos, la aten-
cién que se presta a las mujeres negras asesinadas por la
policia es mucho menory la difusién es escasa.

Al igual que el Combahee River Collective, Bread and
Roses (Pan y Rosas) también era una organizacién socia-
lista que creia que la liberacién no seria posible hasta que
todas las personas, especialmente las mujeres, fueran li-
bres. Wini Breines (2002, 1102) cita la tesis doctoral de Kris-
tine Rosenthal, Women in Transition, para compartir su
declaracion de propdsitos, que es la siguiente:

Bread and Roses es una organizacion de mujeres so-
cialistas. Creemos que una revolucion socialista es una
precondicién necesaria para la liberacion de las muje-
res, aunque sabemos que no seremos liberadas si no
luchamos continuamente contra la opresidén de las
mujeres. Por esta razdn, creemos que un movimiento
de mujeres debe ser auténomo para luchar contra la
supremacia masculina presente en todas las institu-
ciones, y en su base estructural, la familia burguesa.
Creemos que el capitalismo tiene que ser derrocado
para crear una sociedad socialista, es decir, una socie-
dad libre de todas las formas de explotacién, racismo,

76 Mosaico feminista



imperialismo y supremacia masculina (Rosenthal
1972, 59).

Aunqgue en teoria esta declaracion suena estupenda,
fue muy dificil conseguir que los hombres estuvieran de
acuerdo con esta declaracion de propdsitos. Las mujeres
de Bread and Roses hablan de lo arraigadas que estan las
actitudes sexistas en el movimiento y de que rebatir a los
hombres ha provocado un agotamiento inimaginable
(Breines 2002, 1103). Esto requiere un analisis mas profun-
do del rol que jugaron los hombres negros en la reproduc-
cién de actitudes sexistas que afectaron a las mujeres ne-
gras, tal como a las integrantes del Colectivo del Rio
Combahee. Las mujeres del colectivo creen que “la politica
sexual en el marco del patriarcado es tan predominante
en lavida de las mujeres negras como la politica de clase y
raza”, lo que coincide con la declaracién de propdsitos de
Bread and Roses. Especificamente, las mujeres negras exi-
gen que la politica no esté sujeta exclusivamente bajo el
patriarcado porque mientras continle ese entretejido en-
tre la politica sexual y el patriarcado, las mujeres negras
nunca podran hacer politica, sin considerar ademas cémo
su clase, raza y cualquier otra parte de su identidad impac-
tan en las decisiones a realizarse.

En dltima instancia, el discurso en torno a la libera-
cion de las mujeres negras, feministas y lesbianas, tiene
una larga y compleja historia conformada por diversos
grupos interesados. El trabajo realizado por el Combahee
River Collective ha sido una inmensa inspiracion. Las mu-
jeres negras han impulsado los ideales socialistas de for-
mas unicas, por ejemplo, con empresas lucrativas como el
negocio de Lockett y con mentalidades incluyentes. Ade-
mas, el posicionamiento socialista del Combahee River
Collective ofrece una vision de como seria un mundo in-
terseccional para las mujeres negras, y de coémo las muje-
res del colectivo abordaron la interseccionalidad incluso
antes de que Crenshaw acunara el término a finales de la
década de 1980.

Adicionalmente, el discurso en torno a la interseccio-
nalidad esta sesgado cuando se analiza el contexto social
y politico de las mujeres negras, o la falta de éste, en el fe-
minismo blanco mainstream. Las politicas de identidad,
un término definido por las mujeres del colectivo explica

Un anélisis critico del Combahee River Collective 77



la Unica forma en que las mujeres negras pudieron tener
un espacio para expresarse y dar a conocer sus perspecti-
vas politicas. Aunque las mujeres blancas se propusieron
entender la politica de identidad, su comprensiéon fue ex-
plicada de manera que beneficiaba a las mujeres blancas
y a su agenda “feminista” blanca. Pongo feminista entre
comillas porque creo que ser feminista es ser incluyente,
y este tipo de mujeres blancas no eran feministas, es mas
preciso etiquetarlas como “en pro de las mujeres blan-
cas”. Mas que ser un obstaculo, las mujeres blancas cau-
saron una grieta en las comunidades negras debido a las
relaciones interraciales con hombres negros. Por desgra-
cia, algunos hombres negros no veian ningun problema
en ello. En comparacion, hombres mas progresistas
como Newton convocaban la liberacién de lesbianas,
gays y mujeres; al fin y al cabo, todos forman parte del
mismo movimiento. Teniendo esto en cuenta, podemos
ver el posicionamiento que mantienen los hombres ne-
gros progresistas —Newton, por ejemplo—y las feminis-
tas negras, y como la solidaridad entre ambos grupos
puede ser una poderosa fuerza. Por otro lado, tenemos a
los hombres negros no progresistas que pueden posicio-
narse con las mujeres blancas separatistas.

Si algo he aprendido es que la interseccionalidad
debe unir a las personas, no fragmentar comunidades.
Me he dado cuenta de lo vasto que es mi feminismo
como feminista negra, pero también se me ha recordado
gue vivo en un mundo en el que mi feminismo a veces
solo sera apreciado por otras feministas negras. Si bien
resulta dificil aceptar esto, es poderoso saber que otras
feministas negras, con perspectivas tan expansivas como
yo —o incluso mas— participaran tanto a nivel de discurso
como de pensamiento de la forma en que lo he hecho en
este ensayo critico. Existen numerosas historias que
pudieran ser contadas sobre cémo se vive la vida como
feminista negra, pero no existiria el espacio para narrar
dichos relatos sin grupos como el Combahee River
Collective, sin la politica identitaria y sin la identidad
misma. I[deas como la politica identitaria me han ayudado
a crecer como feminista de formas que no hubiera
imaginado. Ahora sé que soy libre de crear mi propio
espacio en caso de que No se me proporcione uno, y eso
me resulta magnifico. Sin embargo, hay partes del

78 Mosaico feminista



manifiesto que creo que necesitan ser criticadas como
cualquier otro texto.

En concreto, me gustaria abordar la seccion en la que
se habla de un posicionamiento a la par de los hombres
negros progresistas. En particular, quiero plantear cémo
esta mentalidad puede llevar a una violencia excluyente.
Claro, seria bueno que las mujeres negras pudieran apo-
yarse en los hombres negros, que les respaldaran en caso
de que otros hombres en un espacio dado se mostrasen
reacios a escuchar sus puntos de vista. Pero ¢es eso lo que
deberiamos identificar como solucién para acabar con la
opresion de las mujeres negras? Yo no creo que las muje-
res negras deban contar con los hombres negros para lu-
char por su liberacion, especialmente considerando la fre-
cuencia con la que los hombres negros han defraudado a
las mujeres negras. Sin embargo, este dilema me confunde
porque me considero una feminista interseccional, espe-
cialmente porque no creo que la liberacion feminista negra
pueda disociarse de la solidaridad de los hombres negros.

¢ Estoy siendo pesimista? ; Me convierte esto en una
mujer negra amargada? ;La mujer negra que parece no
poder “superarlo”? Lo mas lamentable es que creo que
nunca podré saber |la respuesta a estas preguntas porque
me veré obligada a (1) estar de acuerdo con lo que el mun-
do ha trazado sobre mi ser: una mujer negra amargada, o
(2) llegar a una conclusion en mi [mundo] interior que Mme
haga sentir satisfecha. Pese a saber qué es lo que podria
causar tal sentimiento de satisfaccion, seguiré con mi bus-
gueda por estar en paz con el papel de los hombres ne-
gros, o la falta de él, en la liberacidn de las mujeres negras.
Dado que mi dltima opcidn parece ser continuar con mi
travesia, no sé qué me deparara el futuro. Aun asi, me
mantengo optimista respecto al panorama gracias a ini-
ciativas como el Combahee River Collective. Como femi-
nistas socialistas negras, las integrantes del Combahee
River Collective fueron capaces de abordar temas tan po-
derosos como la interseccionalidad incluso antes de que
se acuhara el término, y no deja de sorprenderme coémo
las mujeres negras son capaces de anticipar el futuro. ¢ Mi
prediccion? El feminismo negro aun tiene un largo cami-
no por recorrer a pesar del vanguardismo que se observa
en muchos espacios feministas negros.

Un anélisis critico del Combahee River Collective 79



En la comunidad negra, una gran parte de los hom-
bres negros han participado activamente en misogynoir
y actos de violencia contra las mujeres negras.® En la ac-
tualidad, los medios de comunicacion muestran cémo el
movimiento #BlackLivesMatter ha pasado a utilizar otros
hashtags como #ProtectBlackWomen debido a |a falta de
preocupaciéon por la vida de las mujeres negras. Es revela-
dor que la declaracién del Combahee River Collective se-
fnale que “Nos damos cuenta de que las Unicas personas
gue se preocupan lo suficiente por nosotras [las mujeres
negras] como para trabajar consistentemente por la libe-
racion de nosotras [las mujeres negras] somos nosotras
[las mujeres negras]” (CRC 2015, 4). Esto también es rele-
vante en espacios no académicos. Por ejemplo, la popular
rapera Megan Thee Stallion abordd en una de sus cancio-
nes el caso de Breonna Taylor, una mujer negra asesinada
a tiros por la policia mientras dormia en su casa (Stallion
2020). La letra dice “now here we are, 2020, eight months
later and we still ain't got no fuckin’ justice for Breonna
Taylor"” Es importante afhadir que la propia Megan tam-
bién se enfrentd a la violencia armada cuando el rapero
Tory Lanez, un hombre negro, le disparé en un pie. En lu-
gar de recibir apoyo en ese momento, muchos hombres
negros culparon a Megan del incidente y no la apoyaron a
pesar de que Tory fue declarado culpable en 2021. Pienso
gue esto es muy impactante porque estoy escribiendo
este ensayo critico en 2021, casi 2022, y todavia no ha habi-
do ningun cambio en cuanto al nivel de respeto que se les
da a las mujeres negras. Ha pasado tanto, tanto tiempo,
sin que nada cambie. ;Cuanto tiempo Mas se espera que
las mujeres negras soporten esta violencia? y ¢habra al-
guien que las apoye mientras tanto? #SayHerName me da
esperanza, pero aun queda un largo camino por recorrer.

Al final, el feminismo negro se extiende a través de
una plétora de disciplinas, y el activismo se puede ver en
las calles, en los archivos e, incluso, en las canciones popu-
lares de rap que escuchamos en la actualidad. Lo mas im-
portante que me llevo es que, con el poder de la comuni-
dad y de las politicas de identidad, las mujeres del
Colectivo fueron capaces de expresar muchas de las preo-
cupaciones que tenian las feministas negras de la década
de 1970 y sus palabras inspiraron a académicas negras
como Kimberlé Crenshaw en 1989. El trabajo realizado por

80 Mosaico feminista



el Colectivo sigue siendo relevante en la sociedad actual.
Por ejemplo, en el ambito contemporaneo de la cultura
de masas, artistas negras como Megan Thee Stallion dan
vida a los valores e ideologia feminista propuestos por el
Colectivo. Desde el punto de vista politico, quedan cues-
tiones mas amplias por responder, como la forma en que
la existencia del Combahee River Collective contribuye a
la formacion de otros movimientos sociales negros, tales
como el movimiento Black Lives Matter. En particular, ¢es
suficiente el movimiento Black Lives Matter para luchar
por todas las vidas negras, con un énfasis en el feminismo
y el lesbianismo negros? Existen aun preguntas que nece-
sitan respuestas, pero mientras una feminista negra como
yo continule con la lucha, creo que todo saldra bien.

Notas

1. Nota, version en espanol: El colectivo fue una organiza-
cion feminista que estuvo activa entre 1974 y 1980. Fue
nombrada en honor al rio Combahee localizado en Ca-
rolina del Norte, dicho rio tiene relevancia histérica por
haber sido el escenario que fue testigo de la exitosa
campafa militar dirigida por Harriet Tubman durante la
guerra civil estadounidense. El colectivo estuvo confor-
mado por activistas feministas negras como Barbara
Smith, Audre Lorde, y Demita Frazier, entre otras.

2. Nota, version en espanol: The Combahee River Collective
Statement ha sido traducido al espafol utilizando con-
ceptos tales como “manifiesto” o “declaracién colectiva”.
Por ejemplo, algunas traducciones al espafol lo identifi-
can como la declaracién colectiva del Rio Combahee.

3. Nota, version en espanol: Desde la perspectiva de las
ciencias sociales en Estados Unidos, person of colory peo-
ple of color son conceptos que se han utilizado en la so-
ciedad estadounidense contemporanea para identificar
grupos sociales no-blancos que han sido histéricamente
marginados. Tradicionalmente incluyen a personas de
raza negra, personas indigenas, personas de origen asia-
tico o del pacificoy generalmente se usan para referirse a
otros grupos excluidos socialmente, con historia de inva-
sion y colonizacion (por ejemplo, personas de origen
mexicano y puertorriquefo) y otros paises latinoameri-

Un anélisis critico del Combahee River Collective 81



canos, que han transformado la composicién demo-
grafica de Estados Unidos.

4. Nota, version en espanol: El concepto “mujeres de color”
(women of color) tiene sus raices histéricas en movi-
mientos sociales en Estados Unidos. Su origen se atribu-
ye a las mujeres negras con una presencia activista rele-
vante y una ardua labor en movimientos sociales de la
década de 1970. Tradicionalmente es un concepto que
se ha utilizado para identificar a mujeres cisgénero que
(similar alo que se indica en la nota 3) pertenecen a gru-
pos sociales que han sido histéricamente marginados
y/o excluidos, e incluye tradicionalmente a mujeres de
raza negra, indigenas y de otros grupos de raza no blan-
ca con raices mexicanasy otros paises latinoamericanos
y que han transformado la composiciéon demografica de
Estados Unidos.

5. Nota, version en espanol: Nuestra traduccion al espanol
del ensayo originalmente publicado en inglés es la si-
guiente: “Oda a nuestras ancestras feministas: El proyec-
to histérico interseccional del partido Black Panther so-
bre la praxis colaborativa y los 50 afos de historia”.

6. Nota, version en espafiol: Misogynoir es un término en
inglés que hace referencia a odio, aversiéon o prejuicio
contra las mujeres negras.

7. Nota, version en espafol: Traduccién de la letra, “ahora
aqui estamos, 2020, ocho meses después y todavia no
tenemos ninguna pinche jodida justicia para Breonna
Taylor”.

Referencias

Breines, Wini. 2002. “What's Love Got to Do with [t? White Wom-
en, Black Women, and Feminism in the Movement Years”.
Signs: Journal of Women in Culture and Society 27 (4): 1095-
N33.
https://doi.org/10.1086/339634

Carbado, Devon W. 1999. Black Men on Race, Gender, and Sexu-
ality: A Critical Reader. New York, NY: New York University
Press.

Childs, Erica C. 2005. “Looking Behind the Stereotypes of the ‘An-
gry Black Woman': An Exploration of Black Women's Re-

82 Mosaico feminista


https://doi.org/10.1086/339634

sponses to Interracial Relationships”. Gender & Society 19
(4): 544-561.
https://doi.org/10.1177/0891243205276755

The Combahee River Collective. (1977) 2015. The Combahee River
Collective Statement. Library of Congress.
https://mwww.loc.gov/item/lcwaN0028151/

Crenshaw, Kimberlé. 1989. “Demarginalizing the Intersection of
Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimina-
tion Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics”. Uni-
versity of Chicago Legal Forum 1989 (1) 8:139-167.
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.
cgi?article=1052&context=uclf

Lorde, Audre. (1979) 2002. “The Master’s Tools Will Never Disman-
tle the Master’'s House”. En This Bridge Called My Back:
Writings by Radical Women of Color, editado por Cherrie
Moragay Gloria E. Anzaldua, 106-109. Tercera edicion. Berke-
ley, CA: Third Woman Press.

Moten, Crystal M. 2076. “Fighting Their Own Economic Battles"
Saint Charles Lockett, Ethnic Enterprizes, and the Challeng-
es of Black Capitalism in 1970s Milwaukee”. Souls 18 (1): 106-
125.
https://doi.org/10.1080/10999949.2016.1162577

Phillips, Mary, Robyn C. Spencer, Angela D. LeBlanc-Ernest, y Tra-
cye A. Matthews. 2017. “Ode to Our Feminist Foremothers:
The Intersectional Black Panther Party History Project on
Collaborative Praxis and Fifty Years of Panther History”.
Souls 19 (3): 241-260.
https://doi.org/101080/10999949.2017.1390378

Rosenthal, Kristine. 1972. “Women in Transition: An Ethnography
of a Women's Liberation Organization as a Case Study of
Personal and Cultural Challenge”. Tesis doctoral, Harvard
University, Graduate School of Education.

Stallion, Megan T. 2020. “Megan Thee Stallion - Shots Fired [Offi-
cial Audio]” [Grabacién de audio]. YouTube.
https:/Mwvww.youtube.com/watch?v=P8jNPawT-aM

Taylor, Keeanga-Yamahtta. 2020. “Until Black Women Are Free,
None of Us Will Be Free". The New Yorker. 20 de julio, 2020.
https://www.newyorker.com/news/our-columnists/until-
black-women-are-free-none-of-us-will-be-free

Un anélisis critico del Combahee River Collective 83


https://doi.org/10.1177/0891243205276755
https://www.loc.gov/item/lcwaN0028151/
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1052&context=uclf
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1052&context=uclf
https://doi.org/10.1080/10999949.2016.1162577
https://doi.org/10.1080/10999949.2017.1390378
https://www.youtube.com/watch?v=P8jNPawT-aM
https://www.newyorker.com/news/our-columnists/until-black-women-are-free-none-of-us-will-be-free
https://www.newyorker.com/news/our-columnists/until-black-women-are-free-none-of-us-will-be-free

